وزارة التعليم العالي والبحث العلمي الجامعة العراقية / كلية الآداب قسم اللغة العربية الدراسات العليا



# المواقف الشعرية والنقدية لأبي زيد القرشي في جمهرته

أطروحة قدمها الطالب ثاير فالح علي كيطان الخولاني

إلم مجلس كلية الآصاب — الجامعة العراقية، وهم جزء من متطلبات نيل شهادة الدكتوراه في فلسفة اللغة العربية وآدابها تخصص (نقد قديم)

إشراف: أ.د. شاكر محمود السعدي

1150 هـ ١٤٣٥

# بِسُــِواللَّهِ الرَّهُ وَالرَّهِ وَالرَّهِ وَالرَّهِ وَالرَّهِ وَالرَّهِ وَالرَّهِ وَالرَّهِ وَالرَّهِ وَالرَّالِ

﴿ قَالُواْ سُبْحَانَكَ لَا عِلْمَ لَنَا إِلَّا مَا عَلَمْ لَنَا إِلَّا مَا عَلَمْ نَنَا إِلَّا مَا عَلَمْ نَنَا إِلَّا مَا عَلَمْتَنَا ۚ إِنَّكَ أَنتَ ٱلْعَلِيمُ ٱلْحَكِيمُ ﴾ عَلَمْتَنَا ۚ إِنَّكَ أَنتَ ٱلْعَلِيمُ ٱلْحَكِيمُ ﴾

سورة البقرة: ٣٢

# بسم الله الردمن الردبم غرار لجنۂ المناخشۂ

نحن أعضاء لجنة المناقشة الموقعين أدناه نشهد أننا اطلعنا على الأطروحة الموسومة بـ (المواقف الشعرية والنقدية لأبي زيد القرشي في جمهرته). المقدمة من الطالب (ثاير فالح علي). وهي جزء من متطلبات نيل شهادة الدكتوراه في فلسفة اللغة العربية وآدابها. وبعد إجراء المناقشة العلنية في محتواها وما يتعلق بها، قد وجدنا أنها جديرة بالقبول لنيل شهادة الدكتوراه في فلسفة اللغة العربية وآدابها بتقدير ().

عضو اللجنة

التوقيع:

الاسم: أ.د. فاضل بنيان

التاريخ: / ٢٠١٤

عضو اللجنة

التوقيع:

الاسم: أ.م.د. سوسن صائب المعاضيدي

التاريخ: / / ٢٠١٤

عضوأ ومشرفأ

التوقيع:

الاسم: أ.د. شاكر محمود عبد

التاريخ: / ۲۰۱٤

رئيس اللجنة

التوقيع:

الاسم : أ.د. منذر محمد جاسم

التاريخ: / ۲۰۱٤

عضو اللجنة

التوقيع:

الاسم: أ.م.د. ناهي إبراهيم

التاريخ: / ۲۰۱٤

عضو اللجنة

التوقيع:

الاسم: أ.م.د. عبد الرحمن مرضي علاوي

التاريخ: / ۲۰۱٤

صدقت الاطروحة من مجلس كلية الأداب - الجامعة العراقية .

الأستاذ المساعد الدكتور

حسيسن داخسل البهادلي

عميد كلية الآداب / الجامعة العراقية

التاريخ: / ۲۰۱۶

# إخرار المشرف

أشهد أن إعداد هذه الأطروحة الموسومة بـ(المواقف الشعرية والنقدية لأبي زيد القرشي في جمهرته) التي قدمها الطالب (ثاير فالح علي) قد جرى تحت إشرافي في كلية الآداب/ الجامعة العراقية، وهي جزء من متطلبات نيل شهادة الدكتوراه في فلسفة اللغة العربية وآدابها.

## التوقيع :

أ.د. شاكر محمود السعدي المشرف على الأطروحة التاريخ: / /٢٠١٣

وبناءً على هذه التوصيات المتوافرة أرشح هذهِ الأطروحة للمناقشة.

## التوقيع :

أ.م.د. يوسف خلف محل رئيس قسم اللغة العربية التاريخ: / ٢٠١٣م

# الإهداء

إلى والديَّ . . .

برّاً وحناناً . . .

. . من ضحى بنفسه حباً لوطنه . . .

أخي رعد . . . شوقاً . . .

. . إخوتي وأخواتي . . .

حباً واعتزازاً...

. . من تحمل معاناتي . . زوجتي . . أبنائي . . .

لصبركم امتناناً . . .

. . من علمني حرفاً . . أساتذتي . . .

وفاءً وتقديراً . . .

أهدي ثمرة جهدي هذا

والله ولي التوفيق

الباحث



# شکر وامئنان

﴿ رَبِّ أَوْزِعْنِى أَنْ أَشْكُرَ نِعْمَتَكَ ٱلَّتِي أَنْعَمْتَ عَلَى وَعَلَى وَلِدَتَ وَأَنْ أَعْمَلَ صَكِيحًا تَرْضَىنَهُ وَكُلُ وَلِدَتَ وَأَنْ أَعْمَلَ صَكِيحًا تَرْضَىنَهُ وَكُلُ وَلِدَتَ وَأَنْ أَعْمَلُ صَكِيحًا تَرْضَىنَهُ وَأَدْخِلْنِي بِرَحْمَتِكَ فِي عِبَادِكَ ٱلصَّكِيلِحِينَ ﴾ [النمل: ١٩]

فان الواجب يقتضي أن أقدم وافر شكري وثنائي واحترامي إلى كل من تعاون معي لتمكيني من إنجاز هذا الجهد العلمي وفي مقدمة من أخصهم بالشكر والعرفان الأستاذ الدكتور (شاكر محمود السعدي) المشرف على الدراسة ؛ لما بذله من جهود كبيرة ومحمودة ومميزة تمكنت من خلالها الحصول على المصادر ؛ إذ كانت جهوده مضاعفة وبصماته واضحة في تقويم الدراسة .

وأوجه شكري وتقديري إلى عمادة كلية الآداب – الجامعة العراقية – قسم اللغة العربية ، رئيساً وأساتذة وأخص بالذكر الأستاذ الدكتور (منذر محمد جاسم الديري) والأستاذ الدكتور (فاضل بنيان) والأستاذ الدكتور (فاضل بنيان) والأستاذ الدكتور (فاضل بنيان) والأستاذ المساعد الدكتورة (إيمان كمال المهداوي) لهم الفضل الكبير لما أبدوه من رأي وتوجيه في صلاحية الموضوع للدراسة والبحث ، كما أتوجه بجزيل الشكر والتقدير إلى الأستاذ المساعد الدكتور (عبد السلام محمد رشيد الدليمي – التدريسي في جامعة الأنبار) الذي كان له الفضل الكبير في إبداء رأيه في اختيار الموضوع وصلاحيته للدراسة والبحث .

كما أقدم شكري إلى الأستاذ الدكتور (محمد علي غناوي الحمداني) والأستاذ المساعد الدكتور (عماد خليفة سليمان) المساعد الدكتور (مازن عبد الرسول سلمان الزيدي) والدكتور (عماد خليفة سليمان) لما أبدوه من تعاون محمود في تقديم بعض المصادر من مكتباتهم الخاصة التي رفدت الدراسة .

ولا يفوتني أن أقدم شكري إلى كل من قدم لي جهداً وإن كان يسيراً ، كما أشكر الأخوة الموظفين في المكتبة المركزية ومكتبة كلية الآداب في الجامعة العراقية وفي المكتبة الوطنية ، كما أشكر الأخوة الموظفين في المكتبة المركزية - جامعة بغداد ، ومكتبة الدراسات العليا في كلية الآداب - جامعة بغداد ، ومكتبة الدراسات العليا في كلية الآداب .

﴿ رَبُّنَا لَا تُوَاخِذُنَا إِن نَّسِينَا أَوْ أَخْطَأْنَا ﴾

الباحث

Ministry of Education Al-Iraqi University college of Literature Arabic Department Higher Education



# The poetry and critique positions to Abi-Zeid Al-Kuarshi in the Jamhrathi

Thesis submitted by the student Thair Falih Ali Kitan Al- Khwlani

To the Board of the Faculty of Arts Department of Arabic Language at the University of Iraqi It is part of the requirements of the Ph.D. in the philosophy of Arabic Language and Literature

Supervised by Prof. Dr. Shaker Mahmud AL-SAADE

2014 A.D 1435A.H

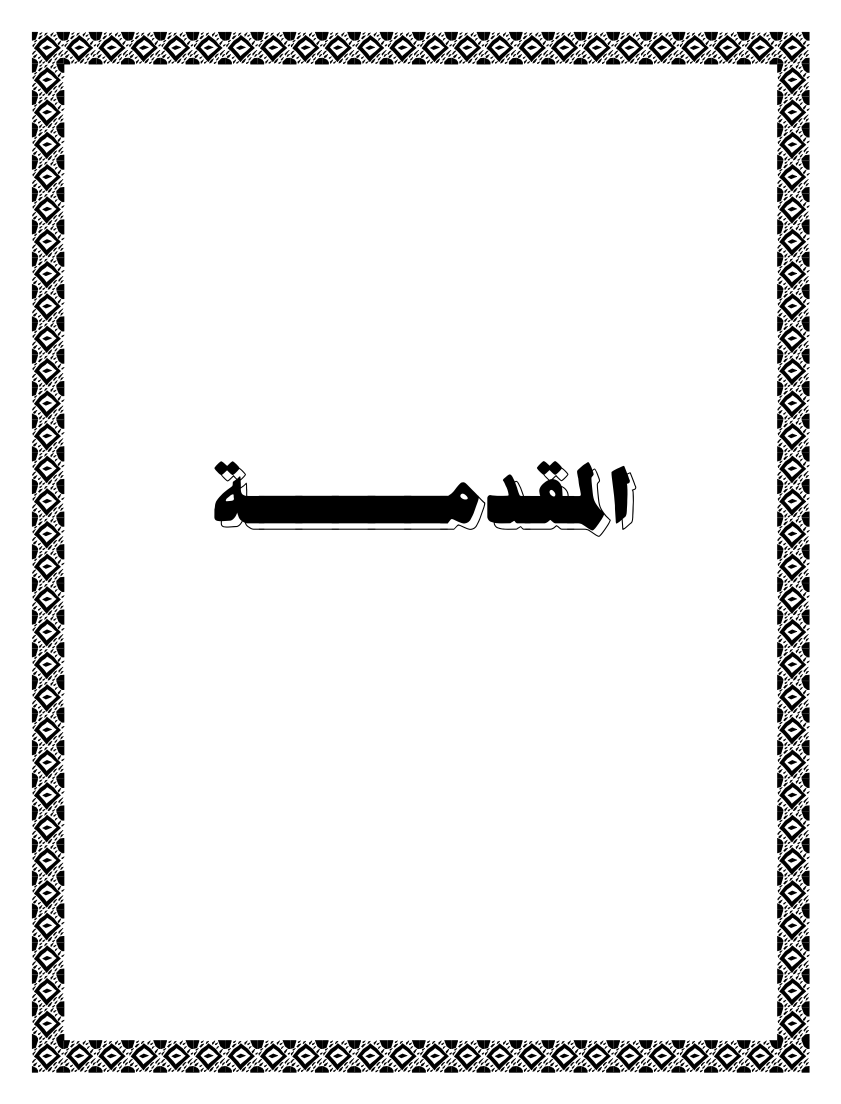


# قانمة المحتويات

| الصفحة                  | الموضوع                                         |
|-------------------------|-------------------------------------------------|
| ٣ – ١                   | - قائمة المحتويات .                             |
| ٧ - ٤                   | – المقدمة .                                     |
| 7 £ — A                 | – التمهيد : مفهوم الجمهرة وعصر المؤلف .         |
| 1.7-70                  | - الفصل الأول: المواقف الشعرية لأبي زيد القرشي: |
| <b>7</b> 1 - 70         | المبحث الأول: الاختيارات الشعرية قبل الجمهرة.   |
| <b>71 – 77</b>          | ١ – المعلقات .                                  |
| ~~~ ~·                  | ٧- المفضليات .                                  |
| <b>70 - 7</b> £         | ٣- الاصمعيات .                                  |
| <b>7</b> 1 - <b>7</b> 1 | ٤- حماسة أبي تمام .                             |
| 70 - 79                 | المبحث الثاني: الجمهرة وبواعث تأليفها:          |
| ٥٦ – ٤٤                 | ١- الباعث اللغوي .                              |
| 09 — 07                 | ٢- الباعث الشعري .                              |
| 71 – 09                 | ٣- الباعث النقدي .                              |
| 77 – 71                 | ٤- الباعث التاريخي .                            |
| 70 - 77                 | ٥- الباعث القومي .                              |
| ۸٠ – ٦٦                 | المبحث الثالث: المضامين الشعرية في الجمهرة:     |
| VW — 77                 | ١- مضمون الشعر ديوان العرب.                     |

| الصفحة        | الموضوع                                            |
|---------------|----------------------------------------------------|
| ۸ ٧٣          | ٢- مضمون الحكمة والإبداع الفني في الشعر .          |
| 1.7 - 1       | المبحث الرابع: مواقفه الشعرية في الجمهرة:          |
| ۸٦ — ۸١       | ١- موقفه من أولية الشعر .                          |
| 90 - 44       | ٢- موقفه من موقف النبي على من الشعر .              |
| 1.7 - 90      | ٣- موقفه من قول الجن للشعر .                       |
| 177 – 1.7     | - الفصل الثاني : المواقف النقدية لأبي زيد القرشي:  |
| 179 - 1.7     | المبحث الأول: المواقف النقدية العامة:              |
| 115-1.7       | ١- السبق الفني في الشعر .                          |
| 179-115       | ٧- الموقف من قضية الصدق والكذب والجزالة في الشعر.  |
| 154-14.       | المبحث الثاني: المواقف النقدية في الطبقات الشعرية: |
| 140-14.       | ١- أثر البيئة في الشعر والشعراء .                  |
| 1 5 4 - 1 4 7 | ٢- جودة شعر الشاعر وشهرته .                        |
| 175 - 155     | المبحث الثالث: المواقف النقدية في الشعر والشعراء:  |
| 107 - 122     | ١- المقياس الاجتماعي والأخلاقي للشعر .             |
| 175-108       | ٢- موقفه من التفوق الفني بين الشعراء .             |
| 174 - 170     | المبحث الرابع: دراسة تقويمية للجمهرة:              |
| 17177         | ١- آراء النقاد وتقويمهم للجمهرة .                  |

| الصفحة        | الموضوع                                                          |
|---------------|------------------------------------------------------------------|
| 174-17.       | ٢- التأثر والتأثير بين الجمهرة والكتب النقدية القديمة والحديثة . |
| 780 - 178     | - الفصل الثالث: الطبقات الشعرية في كتاب الجمهرة:                 |
| 111-140       | المبحث الأول: الطبقة الأولى (المُعَلَّقْات).                     |
| 191-119       | المبحث الثاني: الطبقة الثانية (المُجَمْهَرات).                   |
| 7.7-199       | المبحث الثالث: الطبقة الثالثة (المُنْتَقيات).                    |
| 715-7.7       | المبحث الرابع: الطبقة الرابعة (المُذْهَّبات).                    |
| 775-710       | المبحث الخامس: الطبقة الخامسة (المَرَاثي).                       |
| 775-770       | المبحث السادس: الطبقة السادسة (المَشُوبات).                      |
| 750-770       | المبحث السابع: الطبقة السابعة (المُلْحَمات).                     |
| 7 £ 1 — 7 £ 7 | - الخاتمة .                                                      |
| 777 759       | – قائمة المصادر والمراجع .                                       |
| A - B         | - ملخص باللغة الانكليزية .                                       |



# بسم الله الرحين الرحيم المقدمة

الحمد لله رب العلمين والصلاة والسلام على سيد المرسلين محمد ﴿ ﷺ ﴾ وعلى ألِ بيته الطيبين الطاهرين وصحبه الغر الميامين المبجلين أجمعين . أما بعد ..

فيعد أبو زيد القرشي صاحب كتاب جمهرة أشعار العرب من المؤلفين المبررزين ؛ إذ كان مؤلفاً من رعيل المؤلفين القدماء الذين كانت لهم بصمات واضحة في مسار الجمع والتبويب والانتقاء ، وهذا ما جعل كتب الأدب والنقد قديماً وحديثاً تبدي اهتماماً واضحاً لهذا الاختيار الشعري وصاحبه .

وعلى هذا الأساس تأتي دراستنا لبيان مكانة هذا المؤلف الأدبية لما أبداه من آراء ومواقف شعرية ونقدية تخص الشعر والشعراء قديماً التي بدأ الخوض فيها ابتداءً من الشعر الجاهلي إلى نهاية العصر الأموي التي بين من خلالها آراءه ومواقفه النقدية ووصفها بأنها الأشعار التي لا تدب بين أوصالها العجمة واللحن والغرابة.

كما أن اختيارَهُ تميز بسماتٍ خاصةٍ ؛ إذ إنه يتكونُ من شقينِ شعري ونقدي ، لاسيما المقدمة النقدية الطويلة التي قدّمها القرشي بحذر من خلال الاخبار والروايات الموجودة في هذا الانتقاء الشعري التي تسند رأيه النقدي .

فضلاً عن انه اختيار شعري ، تميز في غاية الدقة في الاختيار والجمع والتبويب والانتقاء في الطبقات الشعرية التي لم تكن في سواها من الاختيارات ، وتأتي دراستنا هذه في سلسلة من الدراسات الجامعية على هذا النمط التي تناولت المؤلفين وكتبهم وآراءهم ومواقفهم النقدية التي أسهمت في تطور النقد والبلاغة قديماً وحديثاً .

تألفت الدراسة من ثلاثة فصول تسبقها المقدمة والتمهيد ، وقد عمانا في التمهيد على توضيح الجمهرة لغة واصطلاحاً والإلمام بالواقع الاجتماعي والأدبي الذي عاصره المؤلف ، فضلاً عن التعريف بشخصية المؤلف وعصره وتاريخ تأليفه لهذا الانتقاء الشعري المميز .

وتناول الفصل الأول "مواقفه الشعرية" التي كانت واضحة في هذا الفصل من خلال الروايات والأسانيد المبثوثة في هذا الاختيار وأهميتها في تدعيم رأيه ومواقفه الشعرية . خُصص المبحث الأول لدراسة الاختيارات الشعرية السابقة للجمهرة وأهميتها ، أما المبحث الثاني فقد عالج أسباب تأليف الجمهرة في ذلك العصر ، أما المبحث الثالث منه فقد خُصص لدراسة المضامين الشعرية في الجمهرة التي ياتي في مقدمتها (الشعر ديوان العرب) ، ومن ثم مضمون الحكمة والإبداع الفني في مقدمتها (الشعر ديوان العرب) ، ومن ثم مضمون المبحث الرابع فقد أهتم بدراسة مواقفه الشعرية من أولية الشعر ، وموقف النبي في من الشعر والشعراء ،

أما الفصل الثاني "مواقفه النقدية" فقد أختص بدراسة القضايا النقدية التي بثها القرشي في ثنايا تأليفه واختياره الشعري وموهبته النقدية البارزة ؛ إذ قُسِّمَ على أربعة مباحث ، خُصص الأول منها لدراسة المواقف النقدية التي تخص الشعر والشعراء ، أما الثاني فقد خُصص لدراسة المواقف النقدية داخل الطبقة الواحدة ، والثالث اهتم بدراسة المواقف النقدية بين الطبقات الشعرية ، وقدم المبحث الرابع دراسة تقويمية وبيان آراء النقاد والأدباء في الجمهرة والمؤلف وإن كانت إشارات يسيرة ، فضلاً عن تأثره بغيره من النقاد والأدباء السابقين له ، وتأثيره بآخرين .

وكان الفصل الثالث "الطبقات الشعرية للقرشي" الذي انقسم على سبعة مباحث، مخصصاً لدراسة طبقاته الشعرية وآرائه ومواقفه في تقديم كل شاعر وتفضيله على غيره من الشعراء فكانت سبع طبقات لكل طبقة سبعة شعراء، وكان المبحث الأولى مخصصاً للطبقة الأولى (المعلقات)، والثاني مخصصاً لطبقة

(المجمهرات) ، والمبحث الثالث خصص لطبقة (المنتقيات) ، أما المبحث الرابع فهو لطبقة (المذهبات) ، وجاء المبحث الخامس لطبقة (المراثي) ، والمبحث السادس خصص لطبقة (المشوبات) ، واخرها المبحث السابع خصص لطبقة (الملحمات) وعرفنا آراء القرشي والنقاد في انتقاء تقديم الشعراء على بعضهم داخل الطبقة الواحدة ، وكذلك تقديم الشعراء على بعضهم بين الطبقات الشعرية .

ويمكن القول ان الدراسة استندت إلى صنفين من المصادر والمراجع هي كتب التراث النقدية القديمة ، ككتاب (فحولة الشعراء) للأصمعي ، و (البيان والتبيين) للجاحظ ، و (طبقات فحول الشعراء) لابن سلام ، و (الشعر والشعراء) لابن قتيبة ، و (عيار الشعر) لابن طباطبا العلوي ، و (العقد الفريد) لابن عبد ربه الأندلسي ، و (الأغاني) لأبي الفرج الأصفهاني ، و (الموشح) للمرزباني ، و (العمدة) لابن رشيق القيرواني ، و (سمط اللآلئ) للبكري ، وغيرها من المصنفات النقدية المعروفة .

أما الصنف الآخر فهي الكتب والدراسات الحديثة التي يأتي في مقدمتها كتاب (تاريخ الأدب العربي) للدكتور شوقي ضيف ، و (كتاب المصادر الأدبية واللغوية) للدكتور أحمد شوقي و (تاريخ الأدب العربي) للدكتور عمر فرو خ و (تاريخ النقد الأدبي عند العرب) طه أحمد إبراهيم ، و (تاريخ النقد العربي) للدكتور محمد زغلول سلام ، و (نقد الشعر عند العرب) لأمجد الطرابلسي ، و (النقد الأدبي في أثار اعلامه) للدكتور حسين الحاج حسن و (مفهوم الإبداع الفني في النقد العربي القديم) مجدي أحمد توفيق ، وغيرها من المؤلفات الحديثة التي تناولت الشعر و الشعراء وصاحب الجمهرة .

كما استندت الدراسة إلى جميع دواوين شعراء الجمهرة وغيرها في توثيق نصوصهم من هذه الدواوين. وكذلك استندت إلى دراسات جامعية كدراسة (الطبع والصنعة معياراً نقدياً) للباحث عبد السلام محمد رشيد، و(لغة الشعر عند الفرزدق) للباحث رحمن غركان عبادي وغيرها من الدراسات الجامعية.

والملحوظة المهمة التي لابد من الإشارة إليها ان طبعات الجمهرة تعددت واختلفت اختلافاً طفيفاً بسبب المحققين في تناول الطبقات الشعرية لاسيما الطبقة الأولى والثانية وهذا يعد جوراً على هذا الاختيار الشعري لبعض محققي الجمهرة ، إذ كانت أبرز هذه الطبعات تحقيقاً التي حققها الدكتور صلاح الدين الهواري عام ٩٠٠٠م في مطابع لبنان التي اعتمدتها في دراستي لأسباب منها حداثتها من الناحية التاريخية ، واستفادة المحقق من أخطاء من سبقه في التحقيق ، فضلاً عن انها تتكون من جزأين ووضوح طبعاتها وتطابقها مع نسخة المؤلف الأصلية .

وفي الختام أجد من الواجب الإشارة إلى أن مدة الدراسة كانت عسيرة علي الظروف خاصة صعبة وعامة معروفة لدى أساتذتي المبجلين وزملائي الأعزاء، ومنها إصابتي بحادث سير في أثناء الدراسة وقد تجاوزتها والحمد لله.

فضلاً عن ان دراستي على النفقة الخاصة أثقلت كاهلي مما أثرت سلباً في واستشعرت بالحرج تجاه عائلتي في ظل هذه الظروف الصعبة .

وفي الختام أجد لزاماً ومن باب التقدير والاحترام تقديم الشكر والامتان لأستاذي المشرف الأستاذ الدكتور (شاكر محمود السعدي) المشرف على الدراسة الذي شاركني معاناتي وكانت له بصمات واضحة في فصول الدراسة ومباحثها . واخر دعوانا ان الحمد لله رب العالمين

# التمهيدة وعصر اللولف مفهوم الجمهرة وعصر اللولف

\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alpha\)\(\alp

### التمهيد

### مفهوم الجمهرة وعصر المؤلف

كان العرب في عصر ما قبل الإسلام لا يعرفون القراءة والكتابة إلا عددا قليلاً منهم ، كما أنهم لم يكونوا في جاهليتهم من الأمم المدونة لعلومها وآدابها وثقافاتها العقلية الفنية الأخرى ؛ وأنهم اعتمدوا على السماع والحفظ والرواية في ألوان ثقافتهم ومعارفهم . لاسيما الشعر الذي هو ديوان مفاخرهم ومآثرهم ، فهم لم يدونوه ولم يسجلوا منه ما يمكن به معرفة أوليته وتاريخه ، فرواية الشعر في ذلك العصر كانت الأداة لنشره وذيوعه ، وكانت طبقة الشعراء أنفسهم يحترفون هذه الأداة ، ولما كان الاهتمام بالمنظوم من كلام العرب فقد وصلت إلينا أشعار المعلقات وان أقدم إشارة للتعليق جاءت على لسان ابن الكلبي (ت٤٠٢هـ) وقد نسب إليه هذا القول : "أول ما علق في الجاهلية شعر امرئ القيس ، علق على ركن من أركان الكعبة أيام الموسم حتى نظر إليه ، ثم احدر فعلقت الشعراء ذلك بعده ، وكان ذلك فخراً للعرب في الجاهلية ، وعدّ من علق شعره سبعة نفر "(١) .

وحينما جاء الإسلام ونزل القرآن الكريم على النبي محمد ﷺ بدأ الاهتمام بالكتابة وفضلها كما في قوله تعالى: ﴿ اَقَرَأُ بِاَسِمِ رَبِّكَ الّذِي خَلَقَ ﴿ اَلْإِنسَنَ مِنْ عَلَقٍ ﴿ اَلَّهُ اللَّهِ مَنْ عَلَقَ الْإِنسَنَ مِنْ عَلَقٍ ﴿ اَلَّهُ اللَّهِ عَلَمُ اللَّهِ اللَّهِ عَلَمُ اللَّهِ اللَّهِ عَلَمُ اللَّهِ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهِ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَى ما موجود لديهم من مواد الكتابة ثم جمعت ونسخت في كتّاب للوحي يكتبون على ما موجود لديهم من مواد الكتابة ثم جمعت ونسخت في

<sup>(</sup>۱) تاريخ آداب العرب ، مصطفى صادق الرافعي ، دار الكتاب العربي ، ط٤ ، بيروت - لبنان ، ١٨٤/٣ .

<sup>(</sup>٢) سورة العلق : ١ – ٥ .

زمن الخلفاء الراشدين ووزعت على الأمصار وكانت نواة التدوين<sup>(۱)</sup>. لقد نشط العلماء والرواة من أهل البصرة والكوفة وبلاد الشام في التدوين وشمل موضوعات غير آيات القرآن الكريم وأحاديث النبي كاخبار الفتوح والمغازي وأنساب العرب ومثالب القبائل ثم تفاسير القرآن الكريم وتصانيف الأحاديث النبوية وتوثيق التاريخ بالشعر العربي<sup>(۲)</sup>.

كما عُني خلفاء بني أمية وجعلوه يسير جنباً إلى جنب مع الرواية وذكر ابن كما عُني خلفاء بني أمية وجعلوه يسير جنباً إلى جنب مع الرواية وذكر ابن النديم (2778) أن معاوية بن أبي سفيان استحضر عبيد بن شرية الجرهمي من اليمن وبعد محاورة طويلة معه جعله من مجالسيه وأمر بتدوين أخباره بكتاب واستمرت مجالسة عبيد حتى أيام عبد الملك بن مروان (1) ، فضلاً عن أن الوليد بن يزيد بن عبد الملك جمع ديوان العرب وأشعارها وأخبارها وأنسابها ولغتها من كتب قد أخذها من حماد الرواية ثم أعادها له (1) .

وإن ما ذكره الجاحظ (ت٥٥٥هـ) وابن النديم عن حكيم بن مروان خالد بن معاوية الخطيب الشاعر ، إذ قال الجاحظ في البيان والتبيين : "وكان خالد بن يزيد بن معاوية ، خطيباً وشاعراً ، وفصيحاً جامعاً ، وجيد الرأي كثير الأدب ، وكان أول من ترجم كتب النجوم والطب والكيمياء" (٥) .

<sup>(</sup>١) ينظر : مصادر دراسة الشعر العربي في العصر الأموي ، د. عوض محمد الدوري ، دار الشؤون الثقافية ، ط١ ، بغداد ، ٢٠٠١م : ٣٤ .

<sup>(</sup>۲) ينظر : الفهرست ، ابن النديم ، تح : إبراهيم رمضان ، دار المعرفة ، بيـروت – لبنـان ، ط۲ ، ۱۱۷هــ – ۱۹۹۷م : ۱۱۸ .

<sup>(</sup>٣) ينظر: المصدر نفسه: ١١٨.

<sup>(</sup>٤) ينظر: المصدر نفسه: ١٢٠.

<sup>(°)</sup> البيان والتبيين ، الجاحظ ، تح : عبد السلام هارون ، مكتبة الخانجي ، القاهرة ، ط٧ ، 1 ١٨ هـ – ١٩٨٨ م : ٣٢٨/١ .

إن الحضارة الإسلامية قد تقدمت وبلغت أوجها من النضج فقامت حينذاك مراكز ثقافية كبرى في أقاليم الدولة الأموية منها الشام والحجاز والعراق ومصر وخراسان مما زاد في نشاط حركة التدوين بشكل واسع لدواوين الشعر العربي مع شرحها ودراستها ثم الانتقال إلى مرحلة جمع الشعر العربي في كتب الأدب كالاختيارات من الشعر (۱) ، إذ تمثلت بكتب المجموعات الشعرية ، كالمفضليات للمفضل الضبي (ت٦٦٨هـ) ، والأصمعيات للأصمعي (ت٢١٦هـ) ، وديوان الحماسة لأبي تمام (ت٣٢١هـ) ، وحماسة البحتري (ت٤٨٨هـ) ، وجمهرة أشعار العرب لأبي زيد القرشي (ت في القرن الرابع الهجري) فكانت الجمهرة واحدة من هذه الكتب الأدبية المهمة التي أو لاها المؤلف اهتماماً كبيراً ، وسار على ما سار عليه من المؤلفين في جمع أشعار العرب ، وقبل الخوض في كتاب الجمهرة وتقسيماته وطبقاته الشعرية لابد أن نتوقف لتوضيح المعنى اللغوي والاصطلاحي للجمهرة ، فضلاً عن العصر الذي عاش فيه صاحب الجمهرة .

## - المعنى اللغوي :

جاء في كتاب العين: جمهر: الجمهور: "الرَّمل الكثير المتراكم الواسع. والجُمْهُورُ: الجماعة من النَّاس، وخيلٌ. مُجَمْهَرة، أي: مُجْتمعة "(٢)، والجمهرة "هي المجتمع، جَمْهَرَ" (٣)، إن الجمهرة مشتقة من جَمهر لَهُ الخبرَ: أخبره بطرف

<sup>(</sup>۱) ينظر : الأدب الجاهلي في آثار الدارسين ، عفيف عبد الرحمن ، دار الفكر ، عمان ، الله ١٩٨٧ : ١٥ .

<sup>(</sup>۲) العين، أبو عبد الرحمن الخليل بن أحمد الفراهيدي (ت ۱۷۰هـــ)، تح: د. مهدي المخزومي، ود. إبراهيم السامرائي ، دار ومكتبة الهلال ، (د.ت) ، مادة (جمهر) : ۱۱۷/٤ .

<sup>(</sup>٣) الافعال ، علي بن جعفر علي السعدي المعروف بابن القطاع الصقلي (ت٥١٥هـ) ، الناشر عالم الكتب ، ط١ ، ١٩٨٣هـ – ١٩٨٧م : ١٩٨/١ .

له على غير وجهه وترك الذي يريد ، وقال الكسائي : "إذ أخبرت الرَّجلَ بطرف من الخبر وكتَمْتُهُ الذي تُريدُ قلت : جَمْهَرتُ عليه الخبر . وقال اللَّيثُ الجَمْهُورُ الرَّملُ الكثيرُ المُتراكِمُ الواسِعُ" ، وقال الأصمعي : "هي الرَّملةُ المُشْرفةُ على ما حَولَها المُجْتَمَعةُ" . وقال ابن الاعرابي : "ناقةٌ مُجَمْهرةٌ . إذا كَانتْ متداخلَة الخلْق كأنها جُمهور الرَمل ، وجَمْهَرتُ القومَ إذا جَمَعْتُهُمْ ، وجَمْهَ رث الشَّيءَ إذا جَمَعْتُهُ ، والجَمْهَرةُ : المُجْتَمَعُ" (١) ، وجاء في تاج العروس من جواهر القاموس : "الجُمهُ ول بالضمَّ : والجُمهُورُ من الناس : جُلُّهم وأشر الفهم ، وجَمْهَرَ القَبْرَ : جَمَعَ عَلَيهِ التُرابَ ولم يُطَيِّدُهُ" (١) .

## - المعنى الاصطلاحي:

هي مجموعة قصائد مختارة من روائع الشعر العربي من العصر الجاهلي وعصر صدر الإسلام حتى نهاية العصر الأموي ، إذ تمتاز الجمهرة بمقدمة شعرية ونقدية مسهبة ، وهي مكملة للمفضليات والاصمعيات ولكن تختلف عنهما ؛ لأنها تنفرد بقصائد لا توجد في مصدر سواها<sup>(۱)</sup> . إن الجمهرة هي انتقاء قصائد كاملة من عيون الشعر العربي القديم وأنفس قصائد شعرائها في الجاهلية والإسلام ؛ لأن الشعر العربي هو ديوان العرب وسجلهم التاريخي الذي سجل جميع مآثرهم ووقع الشعر في قلب الإنسان العربي ، واشتهار العرب بالملكة الشعرية في حياتها فولعت

<sup>(</sup>۱) لسان العرب ، ابن منظور (ت ۷۱۱هـ) ، دار صادر ، بیروت ، ط۳ ، ۱۶۱۶هـ ، مادة (جمهر) : ۱۶۹/۶ .

<sup>(</sup>۲) تاج العروس من جواهر القاموس ، محمد بن محمد بن عبد الرزاق الحسيني (۲) تاج العروس من جواهر القاموس ، محمد بن محمد بن عبد الرزاق الحسيني (ت٥٠١هـ)، تح: مجموعة من المحققين ، الناشر دار الهداية ، (د.ت) ، مادة (جمهر): (٢/٣/١٠).

<sup>(</sup>٣) ينظر : مصادر دراسة الشعر العربي في العصر الأموي : ١٦٢ .

بالاكثار من القول والنظم الشعري حتى صارت بعض فكرها ونفسيتها ومآثرها ، وهذا الانتفاء الشعري يتضح جلياً في ضوء موازنة الجمهرة بكتب المختارات الشعرية السابقة لها كالمعلقات والمفضليات والاصمعيات والحماسة لأبي تمام وغيرها من المختارات ، إذ لم تخصص قصائد لفحول شعراء الجاهلية والإسلام ، إذ ورد في الجمهرة قال القرشي قول المفضل : "فهذه التسع والأربعون قصيدة عيون أشعار العرب في الجاهلية والإسلام ، وأنفس شعر كلّ رجل منهم"(١) .

إن للرواة القدماء الفضل الكبير في حفظ الشعر العربي الجاهلي وتدوينه ، كحماد الرواية (ت٥٥ هـ) والمفضل الضبي تدويناً منهجياً قائماً على التوثيق وقد تبعهم الاصمعي الذي حصر جهده واهتمامه بجمع الشعر الجاهلي في دواوين ومجموعات صحيحة ، وكان هؤلاء الرواة المدوّنون لا يكتفون بالسماع من الرواة السابقين فكانوا يرحلون إلى الصحراء ليوثقوا مما يرونه على نحو ما هو معروف عن الاصمعي وابي عمرو الشيباني الذي يقال عنه إنه دخل أهل البادية ومعه (دستيجتان) من حبر فما خرج حتى افناها بكتب جمعها من سماعه عن العرب(٢).

يزاد على هؤلاء الرواة واحد من اعلام الرواية والأدب وهو أبو زيد القرشي صاحب كتاب الجمهرة وقد تبعهم في جمع وانتقائه شعر شعراء الجاهلية والإسلام وهو من متأخري شراح القرن الثالث الهجري إلى بداية القرن الرابع الهجري ، إن كتاب الجمهرة يعد امتداداً لكتب الاختيارات السابقة ، ولكنه يختلف عنها من ناحية اختيار الشعر والشعراء لاسيما الاختلاف في المقدمة الطويلة وشرح القصائد وتقديم ترجمة للشعراء ، إذ إن كتاب الجمهرة مثل مرحلة النضج الحقيقي آنذاك ، فضلاً

<sup>(</sup>۱) جمهرة أشعار العرب ، لأبي زيد القرشي ، تح : د. صلاح الدين الهواري ، المكتبة العصرية ، بيروت – لبنان ، ط۱ ، ۲۰۰۹م : ۱/۱ .

<sup>(</sup>٢) ينظر: نزهة الالباء في طبقات الأدباء، أبو البركات عبد الرحمن الانباري (ت٧٧٥هـ)، تح: د. إبراهيم السامرائي، مكتبة المنار، الزرقاء الأردن، ط٣، ٤٠٥ هـ -١٩٨٥م: ٧٨.

عن أنه كان متأثراً بمن سبقه من أصحاب الاختيارات وأن جميع الاختيارات هي خاصة بالشعر العربي من دون غيره ، التي تختلف عن جمهرة خطب العرب لأحمد زكي صفوت التي اختصت بالخطب ، وأن تأليف كتاب الجمهرة يختلف عمّا سبقه من الاختيارات إذ تسبقه مقدمة شعرية ونقدية مطوّلة فيها كثير من المواقف الشعرية والنقدية لأبي زيد القرشي التي تخص الشعر والشعراء ، فضلاً عن الطبقات الشعرية التي حددها القرشي في جمهرته وهي سبع طبقات ، المعلقات، والمجمهرات ، والمنتقيات ، والمذهبات ، والمراثي ، والمشوبات ، والملحمات .

## - عصر المؤلف:

إن اللافت للانتباه أن الاختيارات الشعرية البارزة في تاريخ الأدب العربي السابقة للجمهرة كـ(المعلقات لحافظها وجامعها حماد الراوية ، والمفضليات للمفضل الضبي، والاصمعيات للناقد عبد الملك بن قريب الأصمعي ، والحماسة لأبي تمام) ، قد وردت معلومات وإشارات تاريخية واضحة عـن أصحابها فـي كتـب الأدب العربي، ونالت هذه الكتب المهمة شهرة كبيرة في تاريخ الأدب العربي قديماً وحديثاً، فضلاً عن انها تحمل بين طياتها معلومات ثرّة مما جعلها مـن المصادر الأدبية المهمة التي يرجع إليها المتخصصون في الأدب العربي .

إن جمهرة أشعار العرب في الجاهلية والإسلام لأبي زيد بن أبي الخطاب القرشي شابها الغموض الشديد في تحديد عصر صاحبها على الرغم من تعدد طبعاتها وتحقيقاتها الكثيرة(١).

<sup>(</sup>١) طبع كتاب الجمهرة وبتحقيقات متنوعة منها:

جمهرة أشعار العرب ، لأبي زيد القرشي ، المطبعة الاميرية الكبرى ، مطبعة بولاق ،
 مصر ، ١٣١٣هـ . =

إن ما أحاط صاحب الاختيار الشعري وعصره هو الغموض الشديد الذي يلف هذه الشخصية المهمة في تاريخ الأدب العربي قديماً وحديثاً ، واتسعت دائرة الشك والغموض لتشمل صاحب الجمهرة نفسه بسبب قلة أخباره ، وغياب ترجمته عن أمهات كتب التراجم والسير كـ(الشعر والشعراء) لابن قتيبة (ت٢٧٦هـ)، و (معجم الأدباء) لياقوت الحموي (ت٢٢٦هـ) ، و (وفيات الأعيان) لأبن خلكان (ت٢٨١هـ) ، وطبقات اللغويين والنحاة ، وعلى الرغم من ذلك فلا أحد من العلماء والأدباء والرواة يستطيع أن ينكر كتاب الجمهرة لأبي زيد القرشي ؛ لأنه من الكتب المشهورة في تاريخ الأدب العربي القديم .

إن اسم القرشي وكتابه الجمهرة قد ذكر في ثلاثة مصادر مهمة ، فقد جاء ذكره في كتاب العمدة لابن رشيق القيرواني (ت٢٥٦هـ) ، إذ قال : "وقال محمد بن أبي الخطاب في كتابه الموسوم بجمهرة أشعار العرب إن أبا عبيدة قال : أصحاب السبع التي تسمى السمط : امرؤ القيس ، وزهير ، والنابغة ، والاعشـى ، ولبيـد ، وعمرو بن كلثوم ، وطرفة" (١) ، وهو أقدم من ذكر محمد بن أبي الخطاب القرشي ونسب إليه الجمهرة ومعنى ذلك ان القرشي عاش قبل منتصـف القـرن الخـامس

<sup>= -</sup> جمهرة أشعار العرب، تح: علي محمد البجاوي ، دار النهضة ، مصر القاهرة ، ١٩٦٧م.

<sup>-</sup> جمهرة أشعار العرب ، شرح وضبط وتقديم : علي فاعور ، دار الكتب العلمية ، بيروت - لبنان ، ١٩٨٦م .

جمهرة أشعار العرب، تحقيق: محمد علي الهاشمي، دار القلم، دمشق-سوريا، ١٩٨٦م.

<sup>–</sup> جمهرة أشعار العرب، تح: صلاح الدين الهواري، المكتبة العصرية، بيروت-لبنان، ٢٠٠٩م.

<sup>(</sup>۱) العمدة ، ابن رشيق القيرواني ، تح : محمد محي الدين عبد الحميد ، دار الجيل ، بيروت ، ط٥ ، ١٤٠١هــ – ١٩٨١م : ٩٦/١ .

الهجري ، وبعودتنا إلى كتاب الأدب وبعض مصادره نجده مـذكوراً فـي كتـاب المرزهر للسيوطي (ت٩١١هـ) إذ يقول: القول نفسه الذي أورده صاحب العمدة (١٠) وكذلك نجده مذكوراً في خزانة الأدب لعبد القادر البغدادي (ت٩٣٠هـ) إذ نجد أن المصدرين الأخيرين كليهما اعتمدا في روايتهما على ابن رشيق القيرواني ولـم يزيدا على ما ثبت في العمدة مما جعل عصر القرشي وزمن تأليف الجمهرة فـي دائرة الشك والغموض ، وهذه تعد مثلبة لصاحب العمدة ؛ لانه أقدم مصـدر ذكـر القرشي ولم يذكر تاريخ حياته .

إن الباحثين المحدثين قد اسهموا في توضيح هذا الغموض الذي اكتنف حياة صاحب الجمهرة وعصره ، ولكنهم اختلفوا في الاتفاق على المدة الزمنية التي عاشها القرشي وفي توثيق سنة وفاته ، فقد ذهبوا إلى أنه توفي سنة (١٧٠هـ) ، ومن أصحاب هذا التاريخ كتاب تاريخ آداب العرب لمصطفى الرافعي (ت١٣٥٦هـ) إذ يقول : "وأول اختيار مدون عند العرب القصائد المعروفة بالمعلقات اختارها حماد الرواية ثم جمهرة أشعار العرب لأبي زيد محمد بن أبي الخطاب القرشي المتوفى سنة (١٧٠هـ) ثم المفضليات ..." (٣) ، وورد ذكره في هذا التاريخ في إيضاح المكنون إذ ذكر "جمهرة أشعار العرب لأبي زيد محمد بن

<sup>(</sup>۱) ينظر : المزهر ، السيوطي ، تح : فؤاد علي منصور ، دار الكتب العلمية ، بيروت - لبنان، ط۱ ، ۱۶۱۸هـ - ۱۹۹۸م : ۲۰۲/۲ .

<sup>(</sup>٢) خزانة الأدب البغدادي ، تح: محمد نبيل طريفي وأميل بديع اليعقوب ، دار الكتب العلمية، بيروت – لبنان ، ١٩٩٨م: ١٣٧/١.

<sup>(</sup>٣) تاريخ آداب العرب ، مصطفى صادق الرافعي ، دار الكتاب العربي ، (د.ت) : ٢٨٨/٣ .

أبي الخطاب القرشي المتوفى سنة  $(1)^{(1)}$ ، ولكن يوجد من يعتقد أن مؤلف الجمهرة هو من رجال القرن الثالث الهجري ومن هؤلاء جرجي زيدان  $(1)^{(1)}$ ، وكذلك أمجد الطرابلسي في كتابه حركة التأليف عند العرب إذ جعله من رجال القرن الثالث الهجري أيضاً  $(1)^{(1)}$ ، ويوجد قسم ثالث من الباحثين جعلوه من رجال القرن الثالث والرابع الهجريين أي أنه عاش في النصف الثاني من القرن الثالث الهجري ، وتوفي في أوائل القرن الرابع الهجري دون تحديد تاريخ وفاة القرشي ومن هؤلاء الباحثين المستشرق الألماني بروكلمان  $(1)^{(1)}$ ، والدكتور شوقي ضيف  $(1)^{(1)}$ ، والدكتور ناصر الدين الأسد في كتابه مصادر الشعر الجاهلي وقيمتها التاريخية  $(1)^{(1)}$ ، فضلاً عن محققي الجمهرة فقد اعتمدوا على الأسانيد والأخبار المروية عن علماء ورواة من رجال القرن الثالث الهجري كأبي عبيدة  $(1)^{(1)}$ ، والأصمعي في الجمهرة ، وعلى هذا الأساس فإن وفاة القرشي ينبغي أن تكون بعد أبي عبيدة والأصمعي ، أي في القرن الثالث الهجري أو بعده  $(1)^{(1)}$ ، فضلاً عن أن ابن رشيق صاحب كتاب (العمدة)

<sup>(</sup>۱) إيضاح المكنون في الذيل على كشف الظنون ، إسماعيل البغدادي (ت١٣٩٩هـ) ، عني بتصحيحه : محمد شرف الدين ورفعت الكليسي ، دار إحياء التراث العربي ، بيروت – لبنان، (د.ت) : ٣٦٨/٣ .

<sup>(</sup>٢) ينظر: تاريخ آداب اللغة العربية ، جرجي زيدان ، دار الهلال ، ١٩٥٧م: ١٢٥/٢.

<sup>(</sup>٣) ينظر : حركة التأليف عند العرب ، أمجد الطرابلسي ، مكتبة دار الفتح ، دمشق ، ط٤ ، ١٣٨٩هـ – ١٩٦٩م : ١١٠ .

<sup>(</sup>٤) ينظر : تاريخ الأدب العربي ، بروكلمان ، ترجمة : عبد الحليم النجار ، دار المعارف ، القاهرة - مصر ، ط٢ ، ١٩٦٨م : ٧٦-٧٥/١ .

<sup>(</sup>٥) ينظر : تاريخ الأدب العربي – العصر الجاهلي ، د. شوقي ضيف ، دار المعارف ، مصر، ط١٣، ١٩٩٠م : ١٧٨ .

<sup>(</sup>٦) ينظر : المصادر الأدبية واللغوية في التراث العربي ، عز الدين إسماعيل ، دار غريب للطباعة ، مصر – القاهرة ، (د.ت) : ٨١ .

<sup>(</sup>٧) ينظر : جمهرة أشعار العرب : ٤٣/١ ، ٦٥ .

عاش في القرن الخامس الهجري وهو أول من ذكر القرشي وجمهرته ، وتفيد هذه المهمة بأن (الجمهرة) قد ألف قبل ظهور كتاب (العمدة) ، وهذا دليل لتفنيد الروايات التي وردت في بعض الكتب التي ذكرت أن القرشي المتوفى سنة (١٧٠هـ) ، وقد تضاربت الروايات الواردة في كتب التراجم والأدب . في حين يذكر الزركلـي أن أبا زيد توفي سنة (١٧٠هـ) إذ يقول : "لم أظفر بترجمته في كتب المتقدمين" (١) . كما وردت في الجمهرة من أقوال القرشي، إذ يقول : "وفي مصداق ذلك ما حدثنا به سئنيد بن محمد الأزدي ، عن ابن الأعرابي (٢٠٠٠ وكذلك قوله : "وعن ابن المقنع (ت٢٤هـ) عن أبيه عن الأصمعي (٣) . وكذلك يقول : "وحدثنا سئنيد عن حزام بن ارطأة عن أبي عبيد (١٠٠٠ ، وهذا يدل على أن بين القرشي وابن ، وكذلك بين القرشي وأبي عبيدة أيضاً راويان (٥) ، وهذا يدل على أن القرشي قد عاش في القرشي وأبي عبيدة أيضاً راويان (٥) ، وهذا يدل على أن القرشي قد عاش في النصف الثاني من القرن الثالث الهجري وجزء من القرن الرابع الهجري .

ومما يؤكد هذا أن التصنيف المستعمل في الكتاب وعنوانه قد عرف واشتهر في القرن الثالث الهجري ، وفي ضوء هذه الحقيقة نجد أن كتاب الجمهرة يمثل نضجاً عالياً من ناحية التبويب والتنسيق والاعداد التي حددها ، والأسماء التي وضعها على رأس كل مجموعة ، وهذا يدفعنا إلى الاعتقاد بأن الكتاب ألَّفَ بعد هذه

<sup>(</sup>۱) الاعلام ، الزركلي ، دار الملايين ، ط $^{\circ}$  ، ۲۰۰۲م :  $^{\circ}$  ۱۱؛ معجم المؤلفين ، عمر رضا كحالة ، دار احياء التراث ، بيروت – لبنان ، (د.ت) :  $^{\circ}$  ۲۸۱/۹ .

<sup>(</sup>٢) الجمهرة: ١/٥٥ .

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه ، والمقصود به (ابن المقفع) إذ لم يرد (ابن المقنع) في كتب الأدب العربي القديمة : ٢/١١ .

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه: ١/٠٥.

<sup>(</sup>٥) ينظر : المصادر الأدبية واللغوية في التراث : ٨١ .

المرحلة ويؤيد هذا الرأي ظهور كتب بهذه التسمية (الجمهرة) في القرن الثالث والرابع الهجريين وتدخل جمهرة أشعار العرب في هذا الباب الأنها أساس لهذه التسميات وهذا دليل على أنه من رجال القرن الثالث والرابع الهجريين (١).

كما أن محمد بن سلام الجمحي (ت٢٣١هـ) نحوي ، ولغوي ، وراوية ، وعالم بالشعر ، وكان بصرياً ، فعرف يونس النحوي وأبا عبيدة والأصمعي والمفضل وخالطهم وشاركهم في كثير من الأحكام والمسائل الأدبية وأخذ عنهم ، ولما في الجمهرة من أخبار كثيرة لأبي عبيدة والأصمعي ، وهذا دليل على أن القرشي قد مات بعد هؤلاء العلماء(٢) ، وهذا ما يؤكده عمر فروخ في كتابه تاريخ الأدب العربي ، إذ يقول : ان الجمهرة وتقسيماتها ، وطريقة ترتيبها لم تكن معروفة الأدب العرب قبل أواسط القرن الرابع الهجري وانه من أهل الكوفة في الغالب ، وهذه إشارة تدل على بقاء القرشي حيّاً إلى ذلك التاريخ(٣) . فضلاً عن الأدلة التي تؤكد أن القرشي من رجال القرن الثالث ومطلع القرن الرابع الهجري ؛ لأن من المرجح إطلاق لفظ (المعلقات) على هذه القصائد المشهورة قد تم بعد القرن الثالث الهجري ، وأول مصدر نجده يذكر المعلقات باسمها هو كتاب جمهرة أشعار العرب لأبي زيد

<sup>(</sup>۱) ينظر: على سبيل التمثيل: جمهرة أنساب العرب، ابن الكلبي (ت٤٠٢هـــ)، وجمهرة نسب قريش وأخبارها، القرشي الاسدي (ت٢٠٦هـــ)؛ وجمهرة اللغـة، ابـن دريـد (ت٢٠٦هــ)؛ وجمهرة الأمثال، أبو هلال العسكري (ت٥٩٥هــ)؛ وجمهرة الأنساب، ابن حزم (ت٥٩٥هــ).

<sup>(</sup>٢) ينظر: الجمهرة: ٣/١٤، ٥٠، ٦٤، ٥٠، ٩٢، ٩٢؛ وتاريخ النقد الأدبي عند العرب من العصر الجاهلي إلى القرن الرابع الهجري، طه أحمد إبراهيم، دار الكتب العلمية، بيروت – لبنان، ط٣، ١٤٢٩هـ ٢٠٠٨م: ٧٣.

<sup>(</sup>٣) ينظر : تاريخ الأدب العربي ، عمر فروّخ ، دار العلم للملايين ، بيروت ، ط١ ، ١٣٨٥هــ - ١٩٦٥م : ٢٠٠/٢ .

الناس بالشعر الجاهلي والشعراء الجاهليين ، ولم يذكره أيضاً ابن سلاّم في (طبقات فحول الشعراء) ، ولا ابن قتيبة في (الشعر والشعراء)، ولا المبرد ( $^{(1)}$  في (الكامل)). فمن الأدباء والرواة الذين أطلقوا على هذه القصائد اسم المعلقات: أبو زيد القرشي في (جمهرة أشعار العرب)، وابن عبد ربه ( $^{(1)}$  في (العقد الفريد))، والحسن بن رشيق في (العمدة)) ، وعبد القادر البغدادي في (خزانة الأدب) .

إلا إن الدكتور مصطفى جواد أعطى بعداً زمنياً أكثر لصاحب الجمهرة، فجعله من رجال القرن الخامس الهجري من دون أن يعرض أدلة وافية، فضلاً عن أنه لم يدقق الإشارات الواردة في كتب الأدب والجمهرة، إذ يقول: "فاننا بعد البحث المستوفي والتحري المستقصي علمنا أنه من أهل القرن الخامس الهجري"(٥).

إن هذه الأدلة والروايات المتضاربة التي ذكرناها تؤكد أن القرشي من رجال القرن الثالث وبداية القرن الرابع الهجري ، وخلاصة القول إن وفاته كانت ما بين سنة (٣٠٠هـ) و (٣١٠هـ) تقريباً فيكون كتابه وليد أواخر القرن الثالث أو مطلع القرن الرابع الهجري .

إن من آثاره العلمية كتاب الجمهرة فقط ، إذ لم أعثر على تأليف آخر لــه ، ومن خلال كتاب الجمهرة استطيع القول أن القرشي عالمٌ ، وكاتبٌ ، وأديبٌ ، وراو،

<sup>(</sup>۱) قضايا ومواقف سيرة ذاتية ثقافية ، د. إحسان النص ، منشورات الهيئة العامــة الســورية ، وزارة الثقافة ، دمشق ، سوريا ، ۲۰۱۰هــ : ۳۹ .

<sup>(</sup>۲) العقد الفريد ، ابن عبد ربه الأندلسي ، دار الكتب العلمية ، بيروت – لبنان ، ط ، 3.31 العقد الفريد ، ابن عبد ربه الأندلسي ، دار الكتب العلمية ، بيروت – لبنان ، ط ، 3.31

<sup>(</sup>٣) العمدة : ١٠٥/١ .

<sup>(</sup>٤) خزانة الأدب: ١٣٢/١.

<sup>(°)</sup> مؤلف جمهرة أشعار العرب ، د. مصطفى جواد ، مقال في مجلة المجمع العلمي العراقي ، المجلد السابع ، ١٧٩ م : ١٧٩ .

وحافظً للشعر وناقدٌ ، يزاد إلى الرواة والنقاد والأدباء للمرحلة التي عاشها مع من عاصره في العصر الأموي . فضلا عن أن كتابه يمثل مرحلة متطورة من ناحية التأليف والذي يبدأ بمقدمة طويلة ، واختيار أبوابه وتسميتها ، واختيار الشعراء وتوزيعهم على طبقات . إن الحركة الشعرية هي التي عاشها القرشي وشهدها الاسيما في القرن الثالث الهجري ، وهي مرحلة صراع بين الشعراء القدماء والمحدثين ، أما القدماء فيشمل الشعر العربي منذ عهد نضجه قبل الإسلام ، وينتهي في منتصف القرن الثاني للهجرة ، ومن أنصار مذهب الأوائل وتتمسك بالقدماء ولا تجدد إلا بمقدار ما يتلاءم مع الروح العربية إذ استمروا على النهج القديم والصياغة القديمة ومن هؤلاء (مروان بن حفصه ، وأشجع السلمي ، وعلى بن الجهم ، ودعبل الخزاعي ، وابن الرومي) (١) ، وكانت هذه القسمة التي اخترعها اللغويون والنحاة والنقاد ، فراحوا يتمسكون بالمثل الشعري القديم تمسكا شديدا حتى اسقطوا كثيرا من الشعراء العباسيين ، ومضوا يطعنون بهم وكانوا لا يقرون بإحسان لمُحدَث ، ولا يعترفون بفضل لمُولَّد<sup>(٢)</sup> ؛ لأن عذوبة الشعر في سهولة اللفظ وإبراز المعنى وتحديده ودقته وحلاوته ورصانته وجزالته (<sup>۳)</sup> ، فيقول ابن الاعرابي : "إنما أشــعار هــؤلاء المحدثين مثل أبي نواس وغيره مثل الريحان يشمّ يوماً ويذوي فيرمي به ، وأشعار القدماء مثل المسك والعنبر كلما حركته ازداد طيباً "(٤) ، وروى : المرزباني قائلاً :

(١) ينظر : تاريخ النقد الأدبي عند العرب ، طه أحمد إبراهيم : ٩٨ .

<sup>(</sup>٢) ينظر: قضية عمود الشعر في النقد العربي القديم ظهورها وتطورها، د. وليد قصاب، المكتبة الحديثة، دبي – الإمارات، ط٢، ١٩٨٥م: ٢٥.

<sup>(</sup>٣) ينظر: تاريخ الشعر العربي حتى اخر القرن الثالث الهجري ، محمد نجيب البهبيتي ، دار الفكر ، مكتبة الخانجي ، ط٤ ، (د.ت): ٤٧٢.

<sup>(</sup>٤) الموشح، المرزباني، تح: علي محمد البجاوي ، نهضة مصر للطباعة والنشر والتوزيع ، القاهرة – مصر ، ١٩٣٨م : ٣١٣ ؛ النقد والبلاغة ، شكري محمد عيادة ، المؤسسة العربية للدراسات والنشر، ط١ ، ١٩٨٧م : ٣٨٨ ؛ تاريخ النقد الأدبي عند العرب ، د. إحسان عباس، دار الثقافة ، بيروت – لبنان ، ط٤ ، ١٤٠٤هـ – ١٩٨٣م : ٥٩ .

"كنا عند ابن الاعرابي فأنشده رجل شعراً لأبي نواس أحسن فيه ، فسكت ، فقال له الرجل: أما هذا من أحسن الشعر؟ فقال بلى ، ولكن القديم أحب التي "(١) ، ومن أشد النقاد المتعصبين للقديم: (أبو عمرو بن العلاء (ت٤٥١هـ)، والأصمعي، وابن الاعرابي (ت٢٣١هـ)) ، ولكن الأصمعي كان يُعجب بشعر بشار ، لكثرة فنونه ، وسعة تصرفه ، ولو كان متقدماً في الزمن لحكم لــه بالتقدم والسبق ، إذ كـان الأصمعي يقول: "بشار خاتمة الشعراء، والله لولا أن أيامه تأخرت لفضلته علي كثير منهم"<sup>(٢)</sup> ، "فالسابقون من المجددين قريبون من القدماء ، فأما الــذين جــاؤوا بعدهم كأبي تمام وابن المعتز فقد ابتعدوا كثيراً عن الصياغة التي جرى عليها شعراء الجاهلية والإسلام"<sup>(٣)</sup> . اما التيار الثاني المحدثون والمولدون فقد بدأ مع قيام الدولة العباسية ويشمل جميع الشعراء الذين جاؤوا بعد بشار ، الذين تتسم قصائدهم بالبساطة والسهولة كـــ(مسلم بن الوليد ، وأبي نواس ، وأبي العتاهية ، وأبي تمام ، والبحتري ، والمتتبى ، وأبى العلاء ، ومن جاء بعدهم)(؛) . وأن هذا الصراع بـــين القدماء والمحدثين قد انعكس على المجال النقدي الذي كان يتحرك في اتجاهين نقديين ، عاشهما القرشى و هو من التيار الأول الذي يفضل القدماء على المحدثين ، ومن النقاد الذين تعصبوا للقديم والمحافظين عليه أمثال الأصمعي في كتابه (فحولة الشعراء) ، وابن سلام الجمحي في كتابه (طبقات فحول الشعراء) ، وابن قتيبة في كتابه (الشعر والشعراء) ، وعلى الرغم من أن هؤلاء النقاد كانوا معجبين بالشعر الحديث بينهم وبين أنفسهم أحياناً ، ولم يمنعهم من إظهار هذا الإعجاب والاستحسان إلا تأخر أصحابه (٥) . فضلاً عن أن بعض النقاد كانوا منصفين للشعر الجيد

<sup>(</sup>١) الموشح: ٣١٣.

<sup>(</sup>۲) الأغاني ، أبو الفرج الأصفهاني ، تح سمير جاسم ، دار الفكر ، بيروت – لبنان ، ط $(c. ) : \pi^{0/2}$  .

<sup>(</sup>٣) تاريخ النقد الأدبي عند العرب ، طه أحمد إبراهيم: ٩٦-٩٧.

<sup>(</sup>٤) ينظر: قضية عمود الشعر في النقد العربي القديم: ٢٥.

<sup>(</sup>٥) ينظر: المصدر نفسه: ٣٢.

والحديث سواء كان قائله قديماً أم محدثاً أمثال الجاحظ في كتابه (البيان والتبيين) ، والقاضي الجرجاني (ت٣٩٦هـ) في كتابه (الوساطة) ، إذ يقول الجرجاني: لا فضل لقديم على محدث ؛ لأنهم جميعاً يشتركون في اللغة واللسان (١) . وان أبرز المتعصبين للقدماء هم النحويون واللغويون والبلاغيون ؛ لأن هؤلاء كانوا يأخذون اللغة عن فصحاء الاعراب من أهل البادية ، والذين كانوا منشغلين بجمع الشعر الجاهلي والإسلامي ؛ لأنه كان مؤثراً في أذواقهم فحفظوه وألفوه فلم يحفلوا كثيراً بأشعار المحدثين لاسيما وأنهم مقتنعون بأن اللغة العربية لغة صحراوية تزدهر في البداوة (٢).

أما الاتجاه النقدي الآخر فهو الاتجاه الذي مثله قدامة بن جعفر (ت٣٣٧هـ) في كتابه (نقد الشعر) والمنفتح على الثقافات الأجنبية لاسيما الثقافة اليونانية والدي حاول ان يجمع بين الثقافتين العربية واليونانية (٦).

إن من عالج النقد قبل العرب بزمن طويل هم اليونان والرومان وقد تأثر العرب بفلسفة اليونان ومنطقهم وترجموا آثارهم ومنها كتابا أرسطو في (الشعر والخطابة) وتأثروا بها(٤).

إن اليونانيين القدماء هم الذين سبقوا إلى وضع أصول النقد وقواعده فقد ظهرت عندهم أقدم صوره والتي تمثلت برقي شعرهم ونثرهم وما وصلوا إليه من حضارة ، فقد بدأ النقد عندهم بسيطاً ثم أخذ يتطور شيئاً فشيئاً حتى أخذ وضعه

<sup>(</sup>۱) ينظر: الوساطة بين المتنبي وخصومه، القاضي الجرجاني، تح: محمد أبي الفضل إبراهيم وعلي محمد البجاوي، مطبعة عيسى البابي الحلبي، (د.ت): ١٦.

<sup>(</sup>٢) ينظر : تاريخ النقد الأدبي عند العرب ، طه أحمد إبراهيم : ٩٨ .

<sup>(</sup>٣) ينظر: نقد الشعر عند العرب حتى القرن الخامس للهجرة ، أمجد الطرابلسي ، ترجمة: إدريس بلمليح ، الدار البيضاء ، ط١ ، ١٩٩٣م: ٧٤ .

<sup>(</sup>٤) ينظر: تاريخ النقد العربي من الجاهلية حتى القرن الثالث الهجري ، داود سلوم ، مطبعة الإيمان ، بغداد ، ٩٦٩م: ٣.

النهائي عند أرسطو(١) . فقدامة بن جعفر على الرغم من تأثره بالثقافة اليونانية ، بقى على إرثه العربي للبحث عن صيغة علمية للنقد الأدبي ، فهو يحصر جمال الشعر في صياغته ، إذ لا تثريب على الشاعر أن يعرض لأي معنى يشاء سواء أكان حسناً أم سيئاً إذ يقول: "إن المعانى كلها معرضة للشاعر، وله أن يتكلم منها فيما أحب واثر ، من غير أن يخطر عليه معنى يروم الكلام فيه ، إذ كانت المعانى بمنزلة المادة الموضوعة ، والشعر فيها كالصورة ، كما يوجد في كل صناعة من أن لابد فيها من شيء موضوع يقبل تأثير الصور منها ، مثل الخشب للنجارة ، والفضة للصياغة ، وعلى الشاعر إذا شرع في أي معنى كان من الرفعة والضعة والرفث والنزاهة والبذخ والقناعة والمدح ، وغير ذلك من المعاني الحميدة والذميمة أن يتوخى البلوغ من التجويد في ذلك إلى الغاية المطلوبة"<sup>(٢)</sup> ولأهمية الصياغة عند قدامة إذ يقول: "لأن الشاعر ليس يوصف بأن يكون صادقاً ، بل إنما يراد منه ، إذا أخذ في معنى من المعانى كائناً ما كان أن يجيده في وقته الحاضر ، لا أن يطالب بأن لا ينسخ ما قاله في وقت آخر "(<sup>٣)</sup> . والسيما أن حركة الترجمة في القرنين الثاني والثالث ، قد قربت بين الثقافات المختلفة من هندية وفارسية ويونانية وعربية، وأطلعت المثقفين على مصادر علمية وفكرية جديدة ، وأن هذه الثقافات لـم تتــرك آثاراً كبيرة في البلاغة والنقد ، حتى الجاحظ لم يمس الشعر من الزاوية الفلسفية إلا مساً رقيقاً ، وكان من أسباب ذلك الفصل الحاسم الذي أقامه النقاد والشعراء بين الشعر والمنطق، ودفاعهم عن الشعر حين جعلوه موازيا للعلوم المترجمة لما فيها

<sup>(</sup>۱) ينظر : في النقد الأدبي ، د. شوقي ضيف ، دار المعارف ، مصر - القاهرة ، ط۲ ، ۱۹۶۳م : ۹ .

<sup>(</sup>٢) نقد الشعر ، قدامة بن جعفر ، مطبعة الجوائب ، قسطنطينية ، ط١ ، ١٣٠٢هـ : ٤ .

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه: ٦.

من أمور تتصل بالخطابة والشعر ، كالصحيفة الهندية وكتابي (الخطابة والشعر) لارسطو (١) .

إن لهذا العصر الذي عاش فيه القرشي آثاره الواضحة في كتابه الجمهرة ، إذ هو من أصحاب التيار الأول ومن مناصريه والمتعصبين إليه ، وبعد قراءة الجمهرة والإطلاع عليها نجد بصمات القرشي واضحة في اختياره للشعر والشعراء ، فضلاً عن تحديد المواقف الشعرية والنقدية لأبي زيد القرشي من خلال المقدمة الطويلة وطبقاته الشعرية ، وأن هذا الاختيار الشعري يتميز من غيره من الاختيارات السابقة والتي ستظهر من خلال الدراسة .

\_\_\_\_

<sup>(</sup>١) ينظر : تاريخ النقد الأدبي عند العرب ، د. احسان عباس : ١٨٦ .

# الفصل الأول

# المواقف الشعرية لأبى زيد القرشي

المبحث الأول: الاختيارات الشعرية قبل الجمهرة.

- ١ المعلق\_\_\_ات.
- ٢- المفضليـات.
- ٣- الاصمعيات.
- ٤- حماسة أبي تمام .

## المبحث الثاني: الجمهرة وبواعث تأليفها:

- ١ الباعث اللغوي.
- ٢- الباعث الشعري.
- ٣- الباعث النقدي.
- ٤- الباعث التاريخي.
  - ٥- الباعث القومي.

# المبحث الثالث: المضامين الشعرية في الجمهرة:

- ١ مضمون الشعــــر ديــوان العـرب.
- ٢- مضمون الحكمة والإبداع الفني في الشعر .

## المبحث الرابع : مواقفه الشعرية في الجمهرة :

- ١ موقفه من أوليــــة الشعـــر.
- ٢- موقفه من موقف النبي ﷺ من الشعر .
- ٣– موقفه من قــول الجــن للشعــر .

#### البحث الأول

#### الاختيارات الشعرية قبل الجمهرة

أدرك العرب منذ العصر الجاهلي ، وفي إطار النظام القبلي ، قيمة الشعر والشاعر في حياتهم ، ومن ثم كان احتفالهم بنبوغ شاعر منهم ، وحرصهم على حفظ الشعر وروايته جيلاً بعد جيل ، ومن الأمثلة على ذلك ما ذكر في شأن قبيلة بني تغلب من أنهم كانوا شديدي الولع برائعة شاعرهم عمرو بن كلثوم التي أدرجت فيما بعد ضمن المعلقات ، فكانوا جميعاً يحفظونها ويتغنون بها جيلاً بعد جيل (١) . إذ كان اعتمادهم على الرواية الشفوية في الحفاظ على نتاجهم الشعري والفكري والتاريخي، وكان للشاعر راويته الذي يروي عنه شعره ، وكانت القبيلة كلها بمثابة رواة لشعر شعرائها يحفظونه ويتوارثونه . وكان الشعراء أنفسهم يتتلمذون على أيدي الشعراء الكبار . وكان لزاماً على الشاعر التلميذ أن يحفظ شعر شاعره حتى يهذب طبعه ويصقل قريحته الشعرية وهكذا ظلّ الشعر العربي مروياً شفاهياً خلال العصر الجاهلي والصدر الأول من العصر الإسلامي (١) .

إن جمع القرآن الكريم وتدوينه وانتشار الكتابة في العصر الإسلامي ، وإدراك العرب أن الكتابة والتدوين هي إحدى مقومات التحول من حياة البداوة والقبلية إلى حياة التحضر والتطور ، إيذاناً ببداية حركة بدأت مع الدولة الأموية وأخذت تزدهر وتزداد على مر السنين حتى وصلت إلى ما وصلت إليه من التشعب والانتشار للوصول إلى حركة التدوين والتأليف والترجمة (٣) .

<sup>(</sup>١) ينظر: الأغاني: ١١/٥٥.

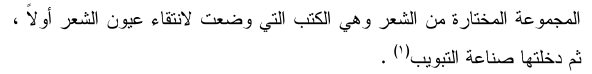
<sup>(</sup>٢) ينظر : من المصادر الأدبية واللغوية ، د. أحمد شوقي ، دار العلوم العربية ، بيروت - لبنان ، ١٤١٠هـ - ١٩٩٠م : ١٢-١٣ .

<sup>(</sup>٣) ينظر: المصدر نفسه: ١٣.

إن عملية جمع الشعر وتدوينه بدأت على يد العلماء في نهاية العصر الأموي فكانوا يجمعون الشعر عن طريق الرواة الكبار لما استقوه من أعراب البادية الرواة وبخاصة المعمّرين منهم الذين كانوا يحفظون شعر الجاهلية وصدر الإسلام، ويأخذون من القبائل ميراثهم الشعري إذ تجمع لديهم شعر (امرئ القيس ، وزهير بن أبي سلمي ، وطرفة بن العبد ، والنابغة الذبياني ، وعبيد بن الابرص ، ودريد بن الصمّة ، ولبيد بن ربيعة ، وعمرو بن كلثوم ، والحارث بن حلزة) وغيرهم من شعراء الجاهلية ، كما جمع ودون شعر الشعراء الإسلاميين والمخضرمين أمثال (حسان بن ثابت ، وكعب بن زهير ، والحطيئة) وغيرهم من الشــعراء<sup>(١)</sup> . فضـــلأ عن جمع شعر القبائل العربية ، وكان لهذا الشعر أهمية كبيرة عند علماء اللغة فقد استطاعوا من خلاله التعرف على اللهجات القبلية ، والفروق في استعمال اللغة ودلالة الألفاظ ، وتذكر المصادر أنه تم جمع أشعار كل قبيلة على حدة في كتاب بضم أخبارها ووقائعها ومبدعات أشعارها ، وهو رصيدها عند التباهي والتفاخر بين القبائل إلا أنه لم يصل إلينا من هذه الكتب والدواوين إلا شعر هذيل وشعر بنسى أسد (٢) . إلا أنه في مرحلة لاحقة ظهرت مجموعات شعرية تقــوم علـــي الاختيـــار الذاتي للمؤلف وتبعا للمبادئ التي يضعها لاختياره وليس على الاستقصاء مثلما كان قائماً في جمع شعر شعراء الأفراد أو شعر شعراء القبائل ، فجامع شعر الشاعر لا يترك نصا للشاعر لعدم رضاه الشخصى عنه ولكن يدون كل ما يتصل من شعر الشاعر ، أما في كتب الاختيارات فإن المؤلف يأخذ للشاعر ما يشاء ويترك ما يشاء تبعاً لأحكامه النقدية أو تبعاً لذوقه الخاص أو الغاية التي دفعته إلى وضع هذه

<sup>(</sup>١) ينظر: المصادر الأدبية واللغوية في التراث العربي: ٦٣.

<sup>(</sup>٢) ينظر: المصدر نفسه: ٦٤.



وسأتناول في هذا الفصل مجموعات الاختيار الشعري التي سبقت الجمهرة ، فضلاً عن الأسباب التي توخاها أبو زيد من تأليف الجمهرة وذكره فيها للمواقف الشعرية والنقدية . ومن هذه الاختيارات الشعرية :

#### ١ – المعلقات:

وتأتي في مقدمة الاختيارات الشعرية زماناً وأهمية ، فقد قام بجمعها حماد الراوية وهو من كبار رواة الشعر العربي والمشهور بكثرة محفوظه من الشعر إذ اختار هذه القصائد الجاهلية التي سميت فيما بعد بالمعلقات ، والمذهبات ، والسموط، أو السبع الطوال ، أو العشر أيضاً ، وعلى الرغم من اختلاف هذه التسميات فإنها لن تحيد عن إبراز دلالة روعتها وتألقها الفني ، فهي موضوع مثير ومهم في كل عصر ، كما انها تمثل حقلاً أدبياً خصباً لا ينضب (٢) ، وهذه المجموعة من القصائد تكون ما بين سبع وعشر قصائد (٦) مما جعلها مدار اهتمام الكتاب والشراح ومن هؤلاء الانباري (ت٣٨٨هـ) في كتابه (شرح القصائد السبع الطوال الجاهليات) وهو العالم الثبت والثقة ؛ وكذلك الزوزني (ت٨٨٤هـ) في كتابه (شرح القصائد السبع أمليته على السبع) إذ أورد في مقدمة كتابه نصاً يقول فيه : "هذا شرح القصائد السبع أمليته على

<sup>(</sup>۱) ينظر: من المصادر الأدبية واللغوية: ۱٤، وكذلك ينظر: تاريخ آداب العرب، محمد سعيد العربان، مطبعة الاستقامة، القاهرة - مصر، ط۲، ۱۳۷۳هـ - ۱۹۵۶م: ٣٦٣.

<sup>(</sup>۲) ينظر : المعلقات وعيون العصر ، د. سليمان الشطي في عالم المعرفة ، الكويت ، الكويت ، ٢٠١١هـ - ٢٠١١م: ١١ .

<sup>(</sup>٣) ينظر : المصادر الأدبية واللغوية في التراث العربي : ٦٦ .

حد الإيجاز والاقتصار على حسب ما اقترح عليّ ، مستعيناً بالله على اتمامه" (۱) . فضلاً عن شرح التبريزي (ت٢٠٥هـ) في كتابه (شرح القصائد العشر) إذ يقول في مقدمة كتابه: "سألتني أدام الله توفيقك أن ألخص لك شرح القصائد السبع ، مع القصيدتين اللتين أضافهما إليها" (۲) ، ويوضح في نهاية شرحه للقصائد السبع المشهورات إذ يقول: "هذا آخر القصائد السبع وما بعدهما المزيد عليها" (۳) .

إن هذه القصائد السبع التي انحدرت إلينا عن طريقين موثقين أولها: انها مختارات نالت عناية خاصة في التوثيق والعرض والشرح، وقد دونت تدويناً منظماً مذ بداية القرن الثالث الهجري بعد عهد الرواية الأول مع اخبار منظمة عن أصحابها ، فضلاً عن ورود نتف من أبيات المعلقات التي تمثل أساساً جيداً للمراجعة والموازنة (3) ، اما الطريق الآخر فهو انحدارها ضمن دواوين الشعراء السبعة التي كانت في مقدمة الدواوين التي عُني بها العلماء والرواة جمعاً وتوثيقاً منذ رواة الطبقة الأولى أمثال الأصمعي والمفضل (0) .

اما ابن عبد ربه الأندلسي (ت٣٢٨هـ) في كتابه (العقد الفريد) فيقـول: "كان الشعر ديوان العرب خاصة والمنظوم من كلامها، والمقيد لأخبارها وأيامها، والشاهد على أحكامها حتى بلغ من كلف العرب به وتفضيلها له أن عمدت إلى سبع قصائد تخيّرتها من الشعر القديم فكتبتها بماء الذهب في القباطيّ المدرجة، وعلقتها

<sup>(</sup>۱) شرح المعلقات السبع ، الزوزني ، دار إحياء التراث العربي ، ط۱ ، ۱۶۲۳هـ – ۲۰۰۲م: ۲۳ .

<sup>(</sup>٢) شرح القصائد العشر ، التبريزي (ت٣٣٦هـ) ، تح : فخر الدين قباوة ، المكتبة العربيـة ، حلب – سوريا ، ١٣٨٨هـ - ١٩٦٩م : ٣ .

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه: ٤١٧ .

<sup>(</sup>٤) ينظر: المعلقات وعيون العصر: ٣٩.

<sup>(</sup>٥) ينظر : مصادر الشعر الجاهلي ، ناصر الدين الأسد ، دار المعارف ، مصر ، ط٧ ، ١٩٨٨م : ٤٨٢ .

بين أستار الكعبة ، فمنه يقال : مذهبة امرئ القيس ، ومذهبة زهير ، والمذهبات سبع ، وقد يقال لها المعلقات"(١) .

أما موقف حماد الراوية من هذه القصائد حين جمعها فله فيها عدة آراء نقدية يمكن توضيح أهمها على النحو الآتي:

انها تمثل مرحلة تاريخية مهمة من حياة العرب قبل الإسلام ، فالمعلقات تمثل عيون الشعر الجاهلي ، بل هي أول تأليف منظم لتوثيق الشعر انطلاقاً من جودتها ونضجها الفني (٢) ، فضلاً عن انها ارتبطت بالتأديب والتعليم ؛ لأنها تمتاز بالفصاحة وقوة البيان التي تمثلت بها اللغة العربية في أصفى مواردها ؛ لأنها تمثل لغة أهل الجاهلية الذين عاشوا في البادية لكونها تمثل اللغة السليمة إذ لم تصل العربية في زمان إلى مستوى كما وصلت إليه في عصرهم والسلامة من اللحن فضلاً عن القيمة الفنية العالية (٣) ، كما انها تمثل مسابقات أدبية ، أو مناظرات بين القبائل ؛ لأن العرب في الجاهلية كان الرجل منهم يقول الشعر في أقصى الأرض ، فلا يُعبُأ به حتى يأتي إلى مكة فيعرض شعره على قريش ، فإن استحسنوه روى وكان فخراً لقائله ، وان لم يستحسنوه لم يقبلوه ، أي انها تمثل تنافس القبائل فيما بينها ؛ لأن الشاعر له المقام السامي الرفيع عند العرب الجاهليين فهو الناطق الرسمي باسم القبائه وهو لسانها والمقدم فيها ، وبهم وبشعرهم تفتخر القبائل أن .

إن هذه القصائد هي للشاعر (امرئ القيس ، وزهير بن أبي سلمى ، ولبيد بن ربيعة ، وطرفة بن العبد ، وعنترة بن شداد ، وعمرو بن كلثوم ، والحارث بن حلزة

<sup>(</sup>١) العقد الفريد: ٦/٨١١.

<sup>(</sup>٢) ينظر: المعلقات وعيون العصر: ٣٣.

<sup>(</sup>٣) ينظر: المصدر نفسه: ٣٣؛ وينظر: الحياة الأدبية في العصر الجاهلي، د. محمد عبد المنعم خفاجي، دار الجيل، بيروت، ط١، ١٤١٢هـ – ١٩٩٢م: ٣٦٣.

<sup>(</sup>٤) ينظر: تاريخ آداب العرب، محمد سعيد العريان: ١٨٦.

اليشكري) ، وزاد ابن النحاس قصيدتين : الأولى للنابغة ، والأخرى للأعشى (١) ، وذكر ابن النحاس نصاً لأبي عبيدة في مجال تفضيل الشعراء فعند أبي عبيدة أن "أشعر الجاهلية ثلاثة : امرؤ القيس وزهير والنابغة . أما أكثر أهل اللغة فيفضلون امرأ القيس وزهيراً والنابغة والأعشى ، لذلك أملى القصيدتين المكملتين للتسع "(١) .

إن النص الذي أورده صاحب الجمهرة والذي أسقط فيه قصيدتي عنترة والحارث من أصحاب السبع الطوال ، بعد أن يذكر نصاً للمفضل والذي اسنده لأبي عبيدة إذ يقول "هؤلاء السبع الطوال التي تسميها العرب السموط ، فمن زعم أن في السبعة شيئاً لأحد غيرهم فقد أخطأ ، وخالف ما أجمع عليه أهلُ العلم والمعرفة ، وليس عندهم فيهم خلاف ولا في أشعارهم ، وإن بعدهُنَّ سبعاً ما هنَّ بدونهنّ ، ولو كنت ملحقاً بهن سبعاً لألحقتهن "(") . إن أول هذه القصائد التي وردت في المعلقات هي معلقة امرئ القيس والتي يقول فيها : [الطويل]

قِفا نَبكِ مِن ذِكرى حَبيبٍ وَمَنسزِلِ بِسِقطِ اللَّوى بَينَ الدَّخولِ فَحَومَلِ

فَقُلتُ لَهَا سيري وَأَرخي زِمامَهُ وَلا تُبعِيني مِن جَناكِ المُعَلَّلَ لِ وَهَاتِي البَكْرَ لا ترأي لَهُ من ردَافنا وَهَاتِي أنيقينا جَنَاةَ القَرنْفُلِ (')

إن الاهتمام بهذه القصائد في صورتها التي وصلت إلينا عن طريق كتب الأدب وعلى نهجها القديم، وجد صداه عند أصحاب الاتجاه الإحيائي للتراث العربي

<sup>(</sup>١) ينظر: المعلقات وعيون العصر: ٣٥.

<sup>(</sup>٢) شرح القصائد التسع ، النحاس ، تح: أحمد خطاب ، بغداد ، ١٩٧٣م: ٢٨١/٢.

<sup>(</sup>٣) الجمهرة: ١٠/١؛ وكذلك ينظر: تاريخ الأدب العربي، العصر الجاهلي، د. شوقي ضيف: ١٧٦.

<sup>(</sup>٤) شرح المعلقات السبع ، الزوزني : ٣٥ ؛ وينظر : ديوان امرئ القيس ، تح : محمد أبو الفضل إبراهيم ، دار المعارف ، مصر – القاهرة ، ط٥ ، ١٣٧٧هـــ – ١٩٥٨م : ٨ . إذ يوجد اختلاف في رواية الأشعار ما بين الديوان والجمهرة .

الذين اهتموا بهذه القصائد ، التي نقلت إلينا وصورت حياة العربي في العصر الجاهلي ، التي اغناها هؤلاء الشراح شرحاً وتقريباً وتسهيلاً لما لها من أهمية كبيرة في كل زمان ومكان وفي جميع العصور ، إذ ظفرت المعلقات بعناية كبيرة لدى الشراح من أبرزهم أبو بكر بن الانباري (ت٣٢٨هـ) ، وابن النحاس (٣٣٨هـ)، ثم تبعهما الزوزني (ت٤٨٦هـ) ، ثم يليه التبريزي (ت٢٠٥هـ) ، وفيهما المادة اللغوية والتاريخية المتعلقة بأيام العرب الجاهلية (١).

#### ٢- المفضليات:

وهي ثاني مجموعة شعرية مختارة تنسب إلى جامعها ومؤلفها أبي العباس المفضل بن محمد بن أبي يعلى الضبي (ت٦٦١هـ) أو (ت٥٧١هـ) . والمفضل الضبي شخصية بارزة ومعروفة في تاريخ الأدب العربي قديماً وحديثاً ، لا يعرف بالضبط متى ولد غير انه ينسب إلى مدينة الكوفة في العراق مولداً ، كان أحد العلماء الرواة الأوائل الذين عنوا بجمع الشعر وحفظه ، فضلاً عن أنه كان أحد رواة الحديث النبوي الشريف صادق الرواية . كما كان واسع الثقافة متمكناً من تراث السابقين ، وفي بداية العصر العباسي كان له دور سياسي قصير ، ولكنه سرعان ما انصرف عنها ، وتفرغ للعلم والتعليم ، فأتخذه الخليفة العباسي أبو جعفر المنصور معلماً ومؤدباً لأبنه وولى عهده المهدي (٢) .

<sup>(</sup>۱) المصادر الأدبية واللغوية في التراث العربي: ٦٧ ؛ وكذلك: المصادر العربية والمعربة ، د. محمد ماهر حمادة ، مؤسسة الرسالة ، بيروت - لبنان ، ط٦، ٢٠٧ هـــ - ١٩٨٧م: ٢٥١ .

<sup>(</sup>٢) ينظر: المفضليات، المفضل الضبي، تحقيق وشرح: أحمد شاكر وعبد السلام محمد هارون، دار المعارف، القاهرة، ط٦: ٢٠؛ وينظر: من المصادر الأدبية واللغوية: ٢٧؛ وينظر: مصادر دراسة الشعر العربي: ١٥٥.

إن المفضليات تضم مائة وثلاثين قصيدة وقد تزيد وتنقص موزعة على سبعة وستين شاعراً منهم سبعة وأربعون جاهلياً وعلى رأسهم المرقشان الأكبر والأصغر، والحارث بن حلزة ، وعقمة بن عبدة ، والشّنفرى ، وبشر بن أبي خازم ، وتأبط شراً، وعوف بن عطية ، وأبو قيس بن الاسلت الأنصاري ، والمسيّب بن علس ، وبينهم امرأة من بني حنيفة ومجهول من اليهود ومسيحيان، وأربعة عشر مخضرماً، وستة إسلاميين جلهم من قبائل بدوية تسكن أو اسط الجزيرة العربية وشرقها(۱). واتسمت بكونها قصائد متكاملة ونادرة لشعراء من الفحول المجيدين والمقلين، فضلاً عن ابتعاد المؤلف عن مبدأ التفضيل بين أبيات القصيدة الواحدة، كما أن النصوص المختارة ليست على درجة واحدة من الطول، فهناك القصائد الكاملة التي قد يتجاوز عدد أبياتها المائة بيت، إلى جانب عدد من المقطعات التي وصلت مجزوءة أو اجتزئت من قصائد كاملة ويتفاوت عدد أبياتها بين الخمسين بيتاً والبيتين الاثنين الاثنين أخصلاً عن أن المفضليات تتسم بكثرة غريبها من الألفاظ اللغوية(۱).

إن القسم الأكبر من هذه القصائد يعود إلى الشعر الجاهلي ، ويليه قسم للشعراء المخضرمين الذين أدركوا الجاهلية والإسلام ، ثم القسم الأقل للشعراء الإسلاميين ، إذ ليس هناك نظام معين في ترتيب هذه القصائد سواء من ناحية التبويب أو القيمة الفنية إذ ابتعد المفضل عن أسلوب المفاضلة بين الشعراء ، كما انها تمثل جميعها الذوق العربي القديم من العصر الجاهلي حتى منتصف القرن

<sup>(</sup>۱) ينظر : تاريخ الأدب العربي ، العصر الجاهلي ، د. شوقي ضيف : ۱۷۷ ؛ وكذلك : تاريخ الأدب العربي ، بلاشير ، ترجمة : إبراهيم الكيلاني ، منشورات وزارة الثقافة ، دمشق ، ١٩٧٣م : ١٨٤/١-١٨٥٠ .

<sup>(</sup>٢) ينظر : من المصادر الأدبية واللغوية : ٢٨ ؛ وينظر : مصادر دراسة الشعر العربي في الأموي : ١٥٥ .

<sup>(</sup>٣) ينظر: تاريخ الأدب العربي ، العصر الجاهلي ، د. شوقي ضيف: ١٧٨.

الأول الهجري (١) ، فضلاً عن أنه لم يتقيد بأشعار معينة قيلت في غرض أو موضوع معين بل انه كان حراً في الاختيار (٢) . ولقد كان المفضل الضبي يميل إلى الشعر الجزل ، وإلى الغريب من الألفاظ ، والتراكيب القوية المتماسكة كما تدل عليه المفضليات (٣).

إن أطول قصيدة في المفضليات هي للشاعر سويد بن أبي كاهل اليشكري وتقع في مائة وثمانية أبيات إذ يقول: [الرمل]

بَسَطَت رابِعَةُ الحَبِلَ لَنَا فُوصَلنا الحَبِلَ مِنها ما إتّسَعْ حُرَّةٌ تَجلو شَتيتاً واضحاً كَشُعاع الشّمس في الغيم سلطَعْ مِن أَراكِ طَيِّب حَتَّى نَصَـعْ طَيّبَ الريق إذا الريقُ خَدعُ (٤)

صَقَلَتهُ بقصيب ناضير أبيض اللون لذيذا طعمه

أما أهمية المفضليات من الناحية التاريخية فإنه أول كتاب يضم مختارات من عيون الشعر القديم ، الجاهلي والمخضرم والإسلامي بروايات موثوق بها مما جعلها موضع اهتمام العلماء والشراح وفي مقدمتهم أبو محمد القاسم بن محمد بن بشار الانباري (ت٣٢٨هـ) ، وتبعه شرح أبي جعفر بن النحاس (ت٣٣٨هـ) ، ثم يليـه شرح أبي علي المرزوقي (ت٢١٦هـ) ، ويلي هذا الشرح لأبي زكريا يحيى التبريزي (ت٥٠٢هـ) ، فضلاً عن شرح أبي الفضل الميداني (ت٥١٨هـ) (٥) .

<sup>(</sup>١) ينظر : من المصادر الأدبية واللغوية : ٢٨ .

<sup>(</sup>٢) ينظر: المصادر الأدبية واللغوية في التراث العربي: ٧٤.

<sup>(</sup>٣) ينظر: تاريخ النقد الأدبي عند العرب، طه احمد إبراهيم: ٦٠.

<sup>(</sup>٤) المفضليات: ١٩١.

<sup>(</sup>٥) المصادر الأدبية واللغوية في التراث العربي: ٧٥-٧٦ ؛ وكذلك : مصادر دراسة الشعر العربي في العصر الأموي: ١٥٥ ؛ مصادر دراسة التراث العربي ، عمر الدقاق ، بيروت - لبنان ، ط۳ ، ۱۹۷۲م : ٤٤ .

#### ٣- الاصمعيات:

تنسب الاصمعيات إلى تلميذ المفضل الضبي أبي سعيد عبد الملك بن قريب الأصمعي ولد سنة (١٢٦هـ) وتوفي سنة (٢١٦هـ) ، إذ انها جمعت في القرن الثاني للهجرة ، وكان راوية وحافظاً للشعر والحديث والاخبار ومحيطاً بالتراث العربي وقضى معظم حياته يطوف البوادي لجمع الشعر العربي والاخبار والنوادر عن الرواة ويدونها في كتبه ، فضلاً عن انه كان مصاحباً للخلفاء والعلماء والأدباء والمعروف بغزارة علمه وكثرة محفوظاته من الشعر العربي (١) ، لهذه الأسباب لقبه الرشيد برشيطان الشعر) (٢) .

إن الأصمعيات كتاب جاء على نسق المفضليات ، يضم مختارات من الشعر العربي الجاهلي والمخضرم والإسلامي ، تبلغ عدد قصائد الأصمعيات اثنتين وتسعين قصيدة ومقطوعة ، لواحد وسبعين شاعراً ، منهم أربعة وأربعون شاعراً جاهلياً ، وأربعة عشر شاعراً مخضرماً ، وستة شعراء إسلاميين وسبعة شعراء مجهولين (٣) .

إن القصائد والمقطعات الاثنتين وتسعين التي تضمها الأصمعيات تختلف عن المفضليات من ناحية العدد والطول ، إذ يتضح لنا أنه سار على نهج المفضل في الاهتمام في الشعر الجاهلي ، ولكن نسبة عدد المقطعات عنده كبيرة ، هذا فضلاً عن أطول قصائد الأصمعي لم تتجاوز أربعة وأربعين بيتاً ، في حين وردت في بعض قصائد المفضليات ما يزيد على مائة بيت ، وكذلك وجود تكرار لبعض شعراء المفضليات ولكن بأشعار مختلفة (٤) .

<sup>(</sup>١) ينظر : من المصادر الأدبية واللغوية : ٣٢ .

<sup>(</sup>٢) حركة التأليف عند العرب: ١٠٤.

<sup>(</sup>٣) المصادر الأدبية واللغوية في التراث العربي: ٧٨.

<sup>(</sup>٤) ينظر: المصدر نفسه: ٧٨.

إن الأصمعي ابتدأ اختياره الشعري بقصيدة للشاعر خفاف بن نُدْبَة إذ يقول فيها: [الطويل]

أَلا طَرَقَتْ أَسماءُ في غَيرِ مَطرَق سَرَت كُلَّ وادٍ دونَ رَهوَةَ دافِعٍ تَجاوَزَت الأَعراضَ حَتَّى تَوسَّنَت

وَأَنَّى إِذَا حَلَّت بِنَجرانَ نَلْتَقَي وَجَلَدُانَ أَو كَرم بَلِيَّةَ مُحـدق وَجَلَدُانَ مُغلَق (١)

وعلى الرغم من أهمية الأصمعيات إلا انها لم تحظ بشروح مثلما حظيت به المفضليات بسبب قلة غريبها من اللغة بالقياس إلى المفضليات بسبب قلة غريبها من اللغة بالقياس إلى المفضليات الأصمعيات تشترك مع المفضليات في خلوها من أي إشارة إلى أسباب الاختيار ووجه التفضيل لما تضمنت من أشعار ، فضلاً عن انها قد جاءت ببعض القصائد والمقطوعات التي لم تكن واردة في المفضليات ، ودليل على ذلك عدّت هذه العبارة خير تأليف شعري بعد المفضليات والتي ابتدأت بعنوان على رأس المجموعات الشعرية والتي تقول "هذه بقية الأصمعيات التي أخلت بها المفضليات"(٢) ، فضلاً عن أن الأصمعي كان من الرواة الثقات ، صدوقاً في الحديث لا يروي عن العرب وتراثهم إلا الشيء الصحيح(٤) .

<sup>(</sup>٢) ينظر: تاريخ الأدب العربي ، العصر الجاهلي ، د. شوقي ضيف: ١٧٨.

<sup>(</sup>٣) الأصمعيات: ١٥.

<sup>(</sup>٤) تاريخ النقد الأدبي عند العرب ، طه أحمد إبراهيم: ٥٥.

# ٤- حماسة أبي تمام:

أبو تمام بن أوس الطائي الشاعر العباسي (ت ٢٣١هـ) ، كان من المبرزين بين شعراء عصره لما يتمتع به من الذكاء والفطنة والقدرة الفنية المتدفقة ، كان حافظاً وراوياً لشعر الأقدمين ، عارفاً باللغة وأسرارها ، وقد قصد في شعره إلى الغموض والتعقيد وتوليد المعاني في الصياغة الشعرية ، ونال شعره اهتمام نقاد عصره ومن بعده (١).

إن أبا تمام أحدث ثورة تجديدية في تاريخ الشعر العربي ؟ لأنه عدَّ مجدداً في الشعر العربي ، مستعملاً ذوقه الفني ومعيار الجمال الفني في اختياراته ، بيد أنه لا يختار القصيدة كاملة مثلما فعل من سبقه أمثال الضبي والأصمعي ، ولكنه يختار من القصيدة الواحدة الأبيات والمقاطع التي تناسب ذوقه الفني والنقدي ، إذ كان يعرف كيف يستخرج من القصيدة أروع ما فيها ، فإذا اصطدم حسه بلفظة قلقة استبدلها بغير ها(٢) .

كما نجد في الحماسة ورود كثير من المختارات لشعراء مغمورين في الجاهلية والإسلام ، بل ترد هذه الأشعار من دون ذكر قائليها ؛ لأن غاية أبي تمام النظر إلى الشعر من خلال القيمة الفنية له ، فضلاً عن إيراد شعر لشعراء محدثين من العصر العباسي أمثال (مسلم بن الوليد ، ودعبل الخزاعي ، وأبي العتاهية ، وأبي نواس) $\binom{n}{2}$ ، لأن لغة هؤلاء الشعراء تختلف عن لغة من سبقهم من الشعراء ، وكذلك لإقناع من يأتي من بعده للاهتمام بهذا الشعر  $\binom{1}{2}$ .

<sup>(</sup>١) ينظر : من المصادر الأدبية واللغوية : ٤٩ .

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه: ٤٩ ؛ والمصادر الأدبية واللغوية في التراث العربي: ٩٣ ؛ وتاريخ النقد الأدبي عند العرب، د. احسان عباس: ٧٢ .

<sup>(</sup>٣) ينظر : المصادر الأدبية واللغوية في التراث العربي : ٩٦ .

<sup>(</sup>٤) ينظر: المصدر نفسه: ٩٦.

إن اختيار أبي تمام لديوان حماسته كان اختياراً عادلاً لم يحكم فيه اتجاهه الشعري المعروف في صنعة الشعر (١) ، وجعل أبو تمام اختياره الشعري في عشرة أبواب يختص كل باب منها بأحد الأغراض المعروفة في الشعر العربي ، وضم كل باب أجود ما قيل في هذا الغرض فجاءت الحماسة في عشرة أبواب متباينة مثل (باب الحماسة ، باب المراثي ، باب الأدب ، باب الهجاء ، باب الأضياف والمديح ، باب الصفات ، باب السير والنعاس ، باب الملح ، وباب مذمة النساء) ، وما جاء في بابه الأخير إذ يقول قال بعضهم : [الطويل]

دِمَشْقُ خُذيها واعْلمي أن ليلةً تَمُرُّ بعُودَيْ نعشِها ليلةُ القدرِ أكلتُ دماً إن لم أَرُعْكِ بضرَّةٍ بعيدةِ مَهْوى القرطِ طيبَةِ النشر (٢)

كما أن هذا الكتاب يصور لنا دقة ذوق أبي تمام وثقافته الواسعة في الشعر العربي ودرره النفيسة في الشعر القديم والحديث (٣) ، إذ كان أسبق المصنفين إلى إتباع هذه الطريقة في تأليف المختارات ، أي طريقة تنسيق المختارات الشعرية على وفق الفنون الشعرية (٤) ، وقد سميت هذه الاختيارات واشتهرت باسم الباب الأول منها وهو باب الحماسة لأن هذا الباب هو أكبر الأبواب وأهمها ، إذ يحتل ثلث الاختيارات، فضلاً عمّا للحماسة والحديث عن الشجاعة والبطولة والفتوة من جذور عميقة في الوجدان العربي (٥) ، وقال عنه أيضاً أبو الفرج الأصفهاني : "أبو تمام

<sup>(</sup>١) ينظر : تاريخ النقد العربي ، د. محمد زغلول سلام ، دار المعارف، مصر ، (د.ت): ٩٩ .

<sup>(</sup>۲) شرح ديوان الحماسة ، أبو علي بن الحسن المرزوقي (ت٢١٤هـ) ، تح : غريد الشيخ وإبراهيم شمس الدين، دار الكتب العلمية، بيروت – لبنان ، ط١ ، ٤٢٤هـ – ٢٠٠٣م : ١٣٠٦ ؛ والأبيات للشاعر أُنيف بن قترة الكلبي ، حماسة الخالديين ، أبو بكر هاشم الخالدي (ت٣٨٠هـ) وأبو عثمان هاشم الخالدي (ت٣٨٠هـ) ، تح : د. محمد علي دقه ، وزارة الثقافة، سوريا، ١٩٩٥م: ٢/٢٨.

<sup>(</sup>٣) ينظر : تاريخ الأدب العربي – العصر العباسي الأول ، د. شوقي ضيف ، دار المعارف ، مصر – القاهرة ، ط١٠ ، (د.ت) : ٢٧٢ .

<sup>(</sup>٤) ينظر : حركة التأليف عند العرب : ١١٨ .

<sup>(°)</sup> ينظر : من المصادر الأدبية واللغوية : ٥٠ ؛ وينظر : مصادر دراسة الشعر العربي في العصر الأموي : ١٥٧ .

لطيف الفطنة دقيق المعاني ، غواص على ما يستصعب منها ، ويعسر تناوله على غيره"(١) ، ولأهمية شهرة أبي تمام قال عنه الآمدي (ت٣٧٠ه) : "وهذه الاختيارات تدل على عنايته بالشعر ، وأنه اشتغل به ، وجعله وكده ، واقتصر من كل الآداب والعلوم عليه ، فإنه ما شيء كبير من شعر جاهلي ولا إسلمي ولا محدث إلا قرأه واطلع عليه"(١) ، كما يقول عنه أيضاً عبد العزيز الجرجاني في كتابه الوساطة أنه : "قبلة أصحاب المعاني ، وقدوة أهل البديع"(١) ، وعلى الرغم من هذه الأقوال التي قيلت بحقه لدى النقاد وعلماء الأدب ، هناك بعض المآخذ والمثالب على ديوان الحماسة لاعتماد أبي تمام على ذوقه الشخصي في اختيار القصائد ، فضلاً عن استبداله بعض الألفاظ حتى أصبحت تهمة ملازمة له في تغيير على وفق المعانى(١) .

إن أهمية ديوان الحماسة جعلته قبلة للشراح ، إذ انبرى بعض العلماء لشرح الحماسة منهم الصولي (ت٣٩٦هـ) ، ثم الأمدي ، وابن جني (ت٣٩٦هـ) ، والمرزوقي (ت٢٦هـ) ، والمعري (ت٤٤٩هـ) وابن سيده (ت٤٥٨هـ) ، أما أفضل هذه الشروح فهو شرح المرزوقي لكونه أكثرها تقصياً وتصدّر بمقدمة نقدية قبّمة ( $^{\circ}$ ).

إن لهؤلاء جميعاً الفضل الكبير في جمع اللغة والأدب ، وأخذها من مصادرها في البوادي والأمصار وإيصالها إلى الأجيال اللاحقة بعدهم ، إنهم خير سلَف لخير خلَف .

<sup>(</sup>١) الأغاني: ١٦/١٦.

<sup>(</sup>٢) الموازنة، الأمدي، تح: أحمد صقر، دار المعارف، مصر – القاهرة، ط٤، (د.ت): هما المعارف.

<sup>(</sup>٣) الوساطة: ٢٠.

<sup>(</sup>٤) ينظر: مصادر دراسة الشعر العربي في العصر الأموي: ١٥٧.

<sup>(</sup>٥) المصدر نفسه: ١٥٧.

#### المبحث الثانى

#### جمهرة أشعار العرب وبواعث تأليفها

ينسب هذا الكتاب إلى أبي زيد محمد بن أبي الخطاب القرشي ، ويحتوي على مجموعة قصائد مختارة من الشعر العربي ابتداءً من العصر الجاهلي حتى نهاية العصر الأموي . وتتفق الجمهرة مع المفضليات والأصمعيات في أنها تقوم على اختيار القصائد من الشعر الجاهلي والمخضرم والإسلامي ، وتنفرد بقصائد لا توجد في مصدر سواها ، ولكنها تختلف عن غيرها في أنها أوردت قصائد كاملة لم ترد في المختارات السابقة كالمفضليات والأصمعيات والتي كانت تختار للشاعر الواحد أكثر من اختيار (۱) .

إن القرشي قدم لكتابه بمقدمة طويلة يذكر فيها اختصاص العرب بالشعر واتفاقهم على اختيار سبع من قصائدهم جعلوها في المرتبة الأولى يليها سبع قصائد أخرى في المرتبة الفنية (٢) ، فضلاً عن أنه اتخذ تقسيماً طبقياً هندسياً سباعياً لاختياراته . إذ قسم النصوص الشعرية إلى سبع طبقات متساوية ، وتحتوي كل طبقة منها على سبع قصائد شعرية لسبعة شعراء ، وقدم لكل شاعر بما وصل إليه من أخباره وتفضيل العرب له في طبقته ، كما جعل لكل طبقة من الطبقات السبع اسماً دالاً عليها (٣) ؛ إذ إن القرشي ألزم نفسه باختيار قصيدة واحدة لكل شاعر ، إذ أراد القرشي أن تكون هذه القصيدة ممثلة لشعر الشاعر كله ، أو انها ممثلة لنفسه الشعري وهذه هي ما اجتمعت لها كل المشخصات الفنية التي تميز الشاعر وتكشف

<sup>(</sup>١) ينظر: مصادر دراسة الشعر العربي في العصر الأموي: ١٦٢، وكذلك ينظر: المصادر الأدبية واللغوية في التراث العربي: ٨٥.

<sup>(</sup>٢) ينظر: من المصادر الأدبية واللغوية: ٣٦.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه: ٣٦؛ وكذلك ينظر: المصادر العربية والمعربة: ٢٥٣.

عن طاقاته الإبداعية (۱) ، يتألف كتاب الجمهرة من مقدمة المؤلف ثم تليها خمسة فصول ، الأول القرآن نزل بلسان عربي ، والفصل الثاني أول من قال الشعر العربي ، ومن ثم الفصل الثالث الشعر في رأي النبي ، والفصل الرابع في قول الجن الشعر على ألسنة العرب ، ثم الفصل الخامس في أخبار الشعراء وطبقاتهم وما فضل به لكل واحد منهم ، ومن ثم يأتي بعد هذه الفصول الطبقات الشعرية عند القرشي التي تبدأ بالمعلقات ثم المجمهرات ثم المنتقيات ويليها المذهبات وبعدها المراثي والمشوبات ثم الملحمات وهذه الطبقة الأخيرة جميع شعرائها من العصر الأموي (۱) ، إذ وصفها المؤلف "فهذه التسع والأربعون قصيدة عيون أشعار العرب في الجاهلية والإسلام ، وأنفس شعر كل رجل منهم "(۱) لشعراء مقلين ومكثرين ، كما امتاز اختياره بمقدمة نقدية طويلة وتقسيم علمي دقيق .

إن القرشي استعمل التقسيم السباعي لجمهرته لأنه كان من إحدى عادات العرب التي تكثر من استعمال هذا العدد في مواطن التعدد والتكثير في قديم الزمان (ئ) ، وكذلك جاء هذا التقسيم السباعي ربما لأهمية هذا الرقم في الفكر العربي الإسلامي ، لأن السماوات سبع وأيام الأسبوع سبع (٥) ، فضلاً عن أن صاحب الجمهرة حاول تقسيم كتابه سباعياً واختار لكل قسم من كتابه مسمى ، وكان هذا المؤلفة آنذاك ، لذلك انتقى هذه الأسماء من دون أن يلتف تالي ما بين هذه القصائد من صلات تاريخية، ولم يشرح مدلولها إلا بإشارات عابرة،

<sup>(</sup>١) ينظر: المصادر الأدبية واللغوية في التراث العربي: ٨٥.

<sup>(</sup>٢) ينظر : قضايا ومواقف : ١-٤٠ .

<sup>(</sup>٣) الجمهرة: ١/١١ .

<sup>(</sup>٤) ينظر: تاريخ الأدب العربي ، بلاشير: ١٧٧/١.

<sup>(</sup>٥) مصادر دراسة الشعر الأموي: ١٦٢.

فهو لم يدخل بعض القصائد ضمن ما عرفت واشتهرت بين الناس حتى لا يختىل ترتيبه أو نظامه السباعي(1).

قدم القرشي لاختياره الشعري بمقدمة يقول فيها "هذا كتاب جمهرة أشعار العرب في الجاهلية والإسلام، الذين نزل القرآن بألسنتهم، واشتقت العربية من ألفاظهم، واتُخذت الشواهد في معاني الحديث من أسعارهم، وأسندت الحكمة والآداب إليهم، تأليف أبي زيد محمد بن أبي الخطاب القرشي، وذلك أنه لماً لي يوجد أحد من الشعراء بعدهم إلا مضطراً إلى الاختلاس من محاسن ألفاظهم، وهم إذ ذلك مُكتَفون عن سواهم بمعرفتهم. وبعد فهم فحول الشعراء الذين خاضوا بحره، وبعد فيه شأوهم، واتخذوا له ديواناً كثرت فيه الفرائد عنهم، ولولا أن الكلم مشترك لكانوا قد حازوه دون غيرهم، فأخذنا من أشعارهم، إذ كانوا هم الأصل غرراً هي العيون من أشعارهم، وزمام ديوانهم، ونحن ذاكرون في كتابنا هذا ما جاءت به الأخبار المنقولة والأشعار المحفوظة عنهم وما وافق القرآن من ألفاظهم، وما روي عن رسول الله و الشعر والشعراء، وما جاء عن أصحابه والتابعين من بعدهم، وما وصف به كل واحد منهم، وأول من قال الشعر، وما حُفِظَ عن البحرة. وما وما وما وما وما عليه أنيب "(٢).

ومن خلال هذه المقدمة بين لنا أسباب اقتصاره في الاختيار على الشعر القديم لأن هذا الشعر القديم عند القرشي هو الأصل ، وان ممن جاؤوا بعدهم من الشعراء كانوا مضطرين إلى الاختلاس من محاسنه ؛ ولعل السبب في هذا أنه كان متأثراً بما أورده في المقدمة من أن أبا عبيدة قال "فتح الشعر بامرئ القيس وختم بذي الرمة"(٢) ، إذ جعلوا مكانة ذي الرمة كمنزلة امرئ القيس ، وقال الشافعي عن

<sup>(</sup>١) ينظر: المعلقات وعيون العصر: ٣٩.

<sup>(</sup>٢) الجمهرة: ١٠/١ .

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه: ١/٩٩.

ذي الرمة "ليس يقدم أهل البادية على ذي الرمة أحداً ، حتى ليذهبوا إلى حد تفضيله على امرئ القيس ، بل لو كلف امرؤ القيس أن ينشد شعر ذي الرمة ما أحسنه"(١) ؛ لأن القرشى يرى أن لغة الشعر ما بين امرئ القيس وذي الرمة لا يشوبها اللحن .

إذ لابد من الإشارة لهذه المجموعة الشعرية لأبي زيد القرشي انها لم تظفر بعناية وافرة لدى الباحثين على الرغم من اعترافهم بفائدتها وقيمتها وأهميتها لكونها من أهم الاختيارات الشعرية في تاريخ الأدب العربي القديم (٢).

وعلى أية حال فللجمهرة قيمتها الفنية والأدبية والتاريخية فيما تضمنته من عيون الشعر العربي القديم وحفظها لنصوص شعرية لم ترد في المصادر الأخرى ، فضلاً عن أن مقدمة الجمهرة تتضمن مواقف نقدية وشعرية رائدة في تاريخ النقد الأدبي العربي (٣) ، وكذلك اختلفت عن الاختيارات السابقة لورودها بقصائد مشروحة فضلاً عن ترجمة للشعراء .

ولا بد من الإشارة إلى اهميتها التاريخية فقد طبعت جمهرة أشعار العرب لأول مرة في مطبعة بولاق بمصر في سنة ١٣١١هـ، ثم تلتها مجموعـة من الطبعات التجارية في مصر ، وجميعها مأخوذة عن أصل واحد ، ثم طبعتها دار صادر ، ودار بيروت في سنة ١٩٦٣م ، وكذلك طبعتها دار الكتب العلمية ببيروت، وبعدها طبعتها دار القلم في سوريا ، ومن ثم طبعتها المكتبة العصرية بيروت ، سنة وبعدها طبعتها دار القلم في سوريا ، ومن ثم طبعتها المكتبة العصرية بيروت ، سنة

<sup>(</sup>١) روضات الجنان ، الخوانساري الأصبهاني ، صححه وفهرسه : محمد علي الروضاني ، (د.ت) : ٤٩٧ .

<sup>(</sup>٢) ينظر : نقد الشعر عند العرب : ٣٩ ؛ والمصادر الأدبية واللغوية في التراث العربي: ٨٨.

<sup>(</sup>٣) ينظر : من المصادر الأدبية واللغوية : ٣٨-٣٨ .

اما الأسباب التي دعت القرشي إلى تأليف الجمهرة ، التي جعلها المؤلف مثار اهتمام الأدباء والكتّاب والقرّاء على الرغم من قلة الباحثين في كتاب الجمهرة . إذ نحن أمام كتاب مهم جداً ، وقد صمد أمام الأحداث على مر العصور ، ووصل إلينا بفضل الحفظة والرواة والنساخ والمحققين على هذه الصورة التي بين أيدينا شكلاً ومضموناً ، ومن غير الصحيح والمنطقي أن نحكم عليه وعلى صاحبه بمقاييس عصرنا الحديث ، بعد كل هذا التطور الذي شهدته حركة التأليف والتصنيف والتبويب من تقدم وازدهار ، ولكن من المنصف ان نحكم عليه وعلى صاحبه بمقاييس العصر الذي ألف فيه هذا الكتاب وعصر صاحبه ، أي قبل أله ومائتي سنة ، إذ سارت فوضى التأليف ، وتسرع الأحكام ، وتباين الروايات وبدائية الترتيب

وعلى الرغم من ذلك نجد للجمهرة بواعث كثيرة ، وحين قراءتنا لها قراءة دقيقة نجد للمؤلف بواعث عدَّة لتأليفها برزت في ثنايا مقدمتها وفصولها وأبوابها ، وتعد بواعث جوهرية ، اتكأ عليها القرشي حين التأليف ومن هذه البواعث التي ذكرها في مقدمة الفصل الأول ، قوله : "في حديث للمفضل بن محمد الضبي رفعه إلى عبد الله بن عباس (٢) رضي الله عنهما ، قال : قدم نافع بن الأزرق الحروري (٣) إلى ابن عباس يسأله عن القرآن ، فقال ابن عباس : يا نافع القرآن كلام الله عن المراب عباس عباس عباس يسأله عن القرآن ، فقال ابن عباس : يا نافع القرآن كلام الله عن

<sup>(</sup>١) ينظر : مقدمة محقق جمهرة أشعار العرب ، د. صلاح الدين الهواري : ٨/١ .

<sup>(</sup>٢) هو ابو العباس ، عبد الله بن عباس بن عبد المطلب القرشي الهاشمي ، الصحابي الجليل ، ولد بمكة ، ولازم النبي  $\frac{1}{2}$  ، وروى عنه الأحاديث الصحيحة ، وشهد مع الإمام علي (عليه السلام) معركة الجمل وصفين ، توفي بالطائف سنة 77هـ78م : الاعلام : 90/ .

<sup>(</sup>٣) هو أبو راشد ، نافع بن الأزرق بن قيس الحنفي البكري ، الوائلي ، الحروري : رأس الأزارقة وإليه نسبتهم ، من أهل البصرة ، توفي سنة 30 - 100م : الاعلام : 30 - 100 .



إن هذا النص بين العلاقة ما بين لغة الشعر واللغة التي نـزل بهـا القـرآن الكريم ومن أولى هذه البواعث:

# ١ - الباعث اللغوي:

<sup>(</sup>١) الجمهرة: ١٣/١.

<sup>(</sup>٢) سورة الزمر: ٢٨.

<sup>(</sup>٣) سورة إبراهيم: ٤.

<sup>(</sup>٤) سورة الأنفال: ٣١.

<sup>(</sup>٥) سورة الفرقان : ٨ .

وقوله تعالى : ﴿ بَلْ قَالُوا أَضْغَنتُ أَحْلَيمِ بَلِ أَفْتَرَينهُ بَلْ هُوَ شَاعِرٌ ﴾ (١) ، وقوله تعالى : ﴿ وَيَقُولُونَ أَبِنًا لَتَارِكُوٓا ءَالِهَتِنَا لِشَاعِرِ تَجَنُونِ ﴾ (٢) ، فإن جميع هذه الآيات تبين على نحو واضح ، مقدار حيرة القوم في القرآن الكريم عند نزوله على النبي الأمين محمد ﷺ. ولعل الجاحظ أن يكون أول من أعلى من قيمة الوزن في الشعر ، وكان ذلك منه في سياق كلامه على أن الشعر اختراع عربي صميم لم يكن لأمة غير العرب إذ قال : "وفضيلة الشعر مقصورة على العرب ، وعلى من تكلم بلسان العرب"(٣) ، ويبدو من كلام الجاحظ أن الدافع الختراع الشعر عند العرب هو تخليد مآثرهم فكان من ثم هو ديوانهم (٤) ، ويكفي أن تقف عند نص لابن قتيبة لنرى كيف يفيد النقاد بعضهم من بعض ، فقد ذكر أن الله سبحانه وتعالى خصَّ العرب بالشعر الذي أقامه الله تعالى لها مقام الكتابة لغيرها ، وجعله لعلومها مستودعاً ، ولآدابها حافظاً ، و لأنسابها مقيدا ، و لأخبارها ديوانا ، ... ، وحرسه بالوزن والقوافي وحسن النظم<sup>(٥)</sup>، وإذا ذكرنا تعريفات الشعر كما وردت في كتابات النقاد العرب القدماء وجدنا أن الوزن قائم في كثير منها ، ولعل أشهر تعريف ينص على الــوزن هــو تعريف قدامة بن جعفر (ت٢٣٧هـ) الذي حدّد الشعر بأنه: "قول موزون مقفى يدل على معنى "(٦)، ويزاد على ذلك تعريف ابن طباطبا العلوي (ت ٣٢٢هـــ) بأنه:

<sup>(</sup>١) سورة الأنبياء : ٥ .

<sup>(</sup>٢) سورة الصافات: ٣٦.

<sup>(</sup>٣) الحيوان ، الجاحظ ، دار الكتب العلمية ، بيروت - لبنان ، ط٢ ، ١٤٢٤هـ : ٥٣/١ .

<sup>(</sup>٤) ينظر : المصدر نفسه : ١/١٥ .

<sup>(</sup>٥) ينظر : تأويل مشكل القرآن ، ابن قتيبة ، تح : إبراهيم شمس الدين ، دار الكتب العلمية ، بيروت – لبنان ، (د.ت) : ٢٠ .

<sup>(</sup>٦) نقد الشعر: ٣.

"كلام منظوم بان عن المنثور الذي يستعمله الناس في مخاطباتهم بما خُص به من النظم"(١).

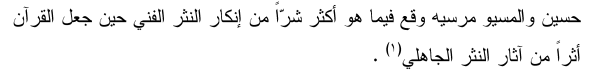
ويبدو أن ما أوقع الدكتور زكي مبارك في وهم أن القرآن يمثل النثر الجاهلي ويبدو أن ما أوقع الدكتور زكي مبارك في وهم أن القرآن يمثل القرآن القرآن القرآن بلغة الكريم لمّا نزل كان مفهوماً لأنه نزل بلغة العرب إذ يقول: "وقد نزل القرآن بلغة العرب ففهموه أصدق فهم ، ووصل إلى قرارة نفوس المؤمنين فملأها روحاً ويقيناً ، واستثار الدقائق من صدور المشركين فأعلنوا ما في قلوبهم من غيض وما في واستثار الدقائق من عناد ، أفكان شيء من ذلك يقع لو نزل القرآن بأساليب لا يفقهها أهل الجاهلية "(٢) ، وهذا ما أفصح عنه بقوله: "فليعلم القارئ أن لدينا شاهداً من شواهد النثر الجاهلي يصح الاعتماد عليه هو القرآن "(١) .

إن ما قاله الدكتور زكي مبارك من أن القرآن كان من صور العصر الجاهلي هو قول مجانف للحقيقة ، وقد كان زكي مبارك في غنى عن الدخول في متاهات ما وقع فيه ، فهو إذ أراد أن يثبت ان النثر فن معروف منذ الجاهلية لا كما ينكره طه

<sup>(</sup>۱) عيار الشعر ، ابن طباطبا العلوي (ت٣٢٦هـ) ، تح: عبد العزيز بن ناصر المانع ، الناشر مكتبة الخانجي ، القاهرة ، (د.ت) : ٥ ؛ والمثل السائر ، ابن الأثير (ت٣٣٩هـ) ، تح: محمد محيي الدين عبد الحميد ، المكتبة العصرية للطباعة والنشر ، بيروت للنان ، ٢٤١هـ : ٢/٢٣ ؛ ونضرة الاغريض في نصرة القريض، المظفر البنان ، ٢٤١هـ) ، تح: نهى عارف الحسن ، مطبعة مجمع اللغة العربية ، دمشق ، العلوي (ت٢٥٦هـ) ، تح: نهى عارف الحسن ، مطبعة مجمع اللغة العربية ، دمشق ، ١٩٧٦م : ١٠ .

<sup>(</sup>٢) النثر الفني في القرن الرابع ، د. زكي مبارك ، دار الجيـل ، بيـروت ، ط١ ، ١٩٧٥ : ٢٥/١ .

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه: ١/٣٤.



إن القرآن الكريم هو المثال اللغوي الذي يتأثر به الأدباء والشعراء ، وهـو المعيار الذي إليه يحتكمون حين يختلف الناس في الأساليب . ومن هذا وعلى سبيل التمثيل احتكام عبيد الله بن قيس الرقيات إلى القرآن الكريم حين أنشد عبد الملك بن مروان قصيدته التي يقول فيها : [الكامل]

# إِنَّ الْحَوادِثَ بِالْمَدَيْنَةِ قَدْ أُوجَعْنَنِي وَقَرَعْنَ مَرْوَتِيَهُ وَجَبَبْتُنِي جَبَّ السَّنَامِ فَلَم يَترُكُنَ ريشاً في مَناكِبِيَـه (٢)

"فقال عبد الملك: أحسنت لولا انك خنثت في قوافيه، فقال: ما عدوت كتاب الله: (ما أغني عني ماليه. هلك عني سلطانيه) "(٦). ومثل هذا الاحتجاج يشير إلى أن تأثر الشاعر بأساليب القرآن مقصود، إذ إن الشاعر يريد أن يتحسر على نحو ما في الآيات من تحسر.

ولعل الموازنة بين القرآن كلام الله سبحانه وتعالى وسائر أشكال التعبير لم تتضح بشكل واضح مثلما اتضحت عند الباقلاني ، وقد كانت غايته من هذه الموازنة أن يثبت إعجاز القرآن وتفوقه وخروجه على كل كلام غيره ، مما جعله حافزاً لأبي عبيدة الذي يذكر انه ألف كتابه (مجاز القرآن) ، لبيان أن الله تعالى : "إنما كلم الله

(۲) دیوان عبید الله بن قیس الرقیات ، تح: د. محمد یوسف نجم ، دار صادر ، بیروت – لبنان، (د.ت) : ۹۸

<sup>(</sup>١) ينظر : النثر الفني : ٢/٣٧-٣٨ .

<sup>(</sup>٣) الشعر والشعراء ، ابن قتيبة ، الناشر دار الحديث ، القاهرة ، ١٤٢٣هـ : ١٩٥١ ؛ وكتاب الصناعتين ، أبو هلال العسكري ، تح : علي محمد البجاوي ومحمد أبو الفضل إبراهيم ، المكتبة العصرية ، بيروت ، ١٤١٩هـ : ٤٥٠ ؛ سورة الحاقة: ٢٨-٢٩ .

تعالى العرب على قدر كلامهم"(١) ، وكذلك كان ابن قتيبة ألف كتابه "تأويل مشكل القرآن" من بعده .

ولكن الباقلاني قبل أن يقيم هذه الموازنة بين القرآن والشعر يدعو من يريد ان يعرف روعة النظم القرآني ، ان يوازن بين القرآن وكلام النبي اليعرف الفرق بين الكلامين وهكذا نجد الباقلاني يعرض طرفاً من خطب الرسول وكتبه إلى بعض الملوك(٢) ، ويقرر من ثم أن "بين الكلامين بوناً بعيداً ، وأمداً بعيداً ، وميداناً واسعاً ، ومكاناً شاسعاً "(٣) . فأما مرد ذلك فهو " أن نظم القرآن من الأمر الإلهي ، وان كلام النبي من الأمر النبوي "(٤) . فإذا كانت المفارقة بين القرآن وكلام النبي على هذا النحو من الاتساع فما بال ان تكون أعظم وأكبر بين القرآن والشعر ، وهذا إذا تدبره المرء كان لزاماً عليه أن يحكم "بواجب من اليقين وثلج الصدر بأصل الدين "(٥) . ومن خلال ما تقدم أن في القرآن الكريم مثل ما في كلام العرب من اللفظ المختلف ومجاز المعاني مما أجاز القرشي لنفسه في كتابه الجمهرة أن يأخذ أمثلة وشواهد كثيرة من القرآن الكريم وأشعار العرب وتمثل مكوناً مهماً من مكونات بنية مقدمة الجمهرة .

إن ظاهرة عروبة القرآن الكريم (٢) ثم التركيز عليها من خلال عدة آيات قرآنية تنصُّ صراحةً على هذه الظاهرة ، فضلاً عن أن ما يعزز هذه العروبة هو

<sup>(</sup>۱) معجم الأدباء ، ياقوت الحموي ، تح : إحسان عباس ، الناشر دار الغرب الإسلامي ، بيروت ، ط۱ ، ١٤١٤هـ - ١٩٩٣م : ٢٧٠٧/٦ .

<sup>(</sup>۲) ينظر : إعجاز القرآن ، الباقلاني ، تح : السيد أحمد صقر ، دار المعارف ، مصر ، ط٥، ١٩٩٧م : ١٣٥-١٢٩ .

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه: ١٣٦.

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه: ١٣٦.

<sup>(</sup>٥) المصدر نفسه: ١٣٧.

<sup>(</sup>٦) ينظر: الجمهرة: ١٣/١.

أن القرآن الكريم قد أوحي إلى رسول عربي اللسان . ثم أشار القرشي إلى ما في القرآن الكريم من ألفاظ غير عربية مثل (الاستبرق ، وحور ، وسجيل) إذ هي تقترب من الألفاظ الفارسية (الاستبره ، والفرند ، وكوز ، وسجيل) فهي متشابهة وموافقة للغتين العربية والفارسية (۱) ، إذ يقول أبو عبيدة وقد يوافق اللفظ اللفظ ويقاربه ومعناهما واحد واحدهما بالعربية والآخر بالفارسية أو غيرهما (۱) .

تعد ظاهرة التوافق بين الشعر العربي والقرآن الكريم من الظواهر المهمة التي أولاها القرشي اهتماماً مفصلاً (٣) ، وهي ظاهرة لغوية شعرية يقصد بها اشتمال النص القرآني على عدة أوجه من التوافق مع النص الشعري العربي في الجاهلية والإسلام . وعند الحديث عن القرآن الكريم نجد من الصعوبة فصل مستويات النص القرآني بعضها من بعض ، وإذا كان الاتجاه في النقد الحديث يميل إلى عدم الفصل بين الشكل والمضمون لصعوبة ذلك الفصل وعدم إقناعه فإن الأمر يتأكد في النص القرآني لما للدال والمدلول في وحدة عضوية وثيقة . وعلى الرغم من ذلك فإن القرآن لفت الأنظار إلى قضايا فيه ذات صلة بالدلالة التي تتولد بها وهذا واضح من أن القرآن الكريم استعمل بعض الألفاظ مما لم يكن للعرب بها معرفة مثل (تسنيم ، وسجيل ، والرقيم) (٤) ، فمثل هذه الألفاظ لم يثبت أنها لم تكن مفهومه للجميع ، وإذا كانت موجودة في لغات أخرى فذلك مما كان من اتفاق اللغات مفهومه للجميع ، وإذا كانت موجودة في لغات أخرى فذلك مما كان من اتفاق اللغات مفهومه وتواردها ويمكن للمرء أن يركن إلى قول الله سـبحانه وتعالى : ﴿ وَلَوْ الله سَالِهُ وَلَوْ الله سَالِهُ وَلَوْ الله الله وَلَا الله وَلَوْ الله وَلَا الله وَلَ

<sup>(</sup>١) ينظر: الجمهرة: ١٣/١.

<sup>(</sup>۲) ينظر : مجاز القرآن ، أبو عبيدة معمر بن المثنى (ت1.7.9هـ) ، تح : محمد فؤاد سزكين ، مكتبة الخانجي ، مصر – القاهرة ، 1.7.1هـ : 1.7.1 ؛ وأثر القرآن في تطور النقد العربي ، محمد زغلول سلام ، دار المعارف ، مصر ، 4.7.9 . . . . . . . . . . . . . . . . . .

<sup>(</sup>٣) الجمهرة: ١/١٣ -٣٠.

<sup>(</sup>٤) ينظر : الزينة في الكلمات الإسلامية العربية ، الرازي ، تح : حسين بن فيض الله ، مطبعة الرسالة ، القاهرة ، ١٩٥٧م : 1/1 - 1/1 .

جَعَلْنَهُ قُرْءَانًا أَعَجَمِيًّا لَقَالُوا لَوَلَا فُصِّلَتْ ءَايَنُهُ مَ عَالِي الله وَعَرَبِيُّ وَعَرَبِيُّ يتلو عليهم هذه الآيات فلو كان فيه شيء أعجمي لردوا عليه .

وهذا ما أكده ابن خلدون فقال: "إعلم إن القرآن نزل بلغة العرب، وعلى أساليب بلاغتهم فكانوا جميعاً يفهمونه ويعلمون معانيه في مفرداته وتراكيبه"(٢). وهذا القول ينطبق على أهل العصر الذي نزل فيه القرآن الكريم أكثر مما ينطبق على من تلاهم.

إن من الظواهر التي أو لاها القرشي اهتماماً مباشراً هي ظهرة التوافق اللفظي بين القرآن الكريم والشعر العربي ومن ثم التوافق البلاغي ، فضلاً عن التوافق النحوي ، ويتحدد منهج عرض القرشي لهذا التوافق في إيراد الشاهد الشعري العربي القديم الذي لا يشوبه اللحن متبوعاً بآية قرآنية تبين هذا التشابه الحاصل بين لغة الشعر ولغة القرآن الكريم ، ومن الشواهد التي تبين الموازنة ما بين لغة الشعر والقرآن في الجمهرة هي :

ابتدأ القرشي بقول امرئ القيس: [الطويل]

قِفَا فَاسْئَالَا الْأَطْلَالَ عَنْ أُمِّ مَالِكِ وَهُلْ تُخبِرُ الْأَطْلَالُ غَيْرَ التَهالُكِ (٣)

يقول أبو زيد "فقد علم أن الأطلال لا تجيب إذا سئلت ، وإنما معناه قِفا فاسألا أهل الأطلال ، وقال تعالى : ﴿ وَسَكُلِ ٱلْقَرْيَةَ ٱلَّتِي كُنّا فِيهَا ﴾ (٤) ، يعني أهل القرية. وقال القرشي أيضاً قول زهير : [الطويل]

بأرضِ فلاةٍ لا يُسدُّ وصيدُها عليَّ ومَعْرُوفي بِها غَيْرُ مُنْكَرِ (٥)

<sup>(</sup>١) سورة فصلت: ٤٤.

<sup>(</sup>٢) المقدمة ، ابن خلدون ، طبعة دار الشعب ، القاهرة ، (د.ت) : ٤٠٣ .

<sup>(</sup>٣) الجمهرة: ١٤/١ . البيت لم يرد في الديوان .

<sup>(</sup>٤) سورة يوسف: ٨٢.

<sup>(</sup>٥) الجمهرة: ١٧/١ . البيت لم يرد في الديوان .

وهذا توافق لفظي كما في قوله تعالى : ﴿ وَكُلْبُهُم بَسِطٌ ذِرَاعَيْهِ بِٱلْوَصِيدِ ﴾ (١) ، وكذلك قوله تعالى : ﴿ إِنَّهَا عَلَيْهِم مُؤْصَدَةٌ ﴾ (٢) .

أي كلمة الوصيد في البيت والآية الكريمة بمعنى عتبة البيت أو فناء الــدار . وقال القرشي قول الأعشى : [الخفيف]

فَرعُ نَبعٍ يَهتَزُّ في غُصنِ المَجِ وَغَزيرُ النَدى شَديدُ المِحَالِ<sup>(٣)</sup> وهو توافق لفظي مأخوذ من قوله تعالى : ﴿ وَهُوَ شَدِيدُ ٱلْمِحَالِ ﴾ (٤) .

وقال القرشي قول عبيد بن الابرص: [البسيط]

وقَهْوةٍ كَنجيعِ الجَوْفِ صَافيةٍ في بَيْتِ مُنهَمِرِ الكَفَّينِ مِفضالِ (٥)

و هو توافق لفظي ما بين كلمة (منهمر) كما في قوله تعالى : ﴿ مِمَالُو مُنْهُمِرٍ ﴾ (٦).

مُنْهُمِرٍ ﴾ (٦). وقال القرشي أيضاً قول المُتلمِّس: [الطويل]

وَكُنَّا إِذَا الجَبَّارُ صَعَّرَ خَدَّهُ أَقَمنا لَهُ مِن مَيلِهِ فَتَقَوَّما (٧)

هنا أيضاً توافق لفظي بين (صَعَر) في البيت وبين قوله تعالى : ﴿ وَلَا تُصَعِّرُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللّ

<sup>(</sup>١) سورة الكهف: ١٨.

<sup>(</sup>٢) سورة الهمزة : ٨ .

<sup>(</sup>٣) الجمهرة : 1 / / 1 ؛ ديوان الأعشى الكبير ، شرح وتعليق : محمد محمد حسين ، مصر ،  $190 \cdot 0$ 

<sup>(</sup>٤) سورة الرعد: ١٤.

<sup>(°)</sup> الجمهرة: ٢٣/١؛ ديوان عبيد الأبرص ، شرح: أحمد عدرة ، دار الكتاب العربي ، بيروت – لبنان ، ط١ ، ١٠٤هـ – ١٩٩٤م: ١٠٤ .

<sup>(</sup>٦) سورة القمر: ١١.

<sup>(</sup>٧) الجمهرة : 77/1 ؛ ديوان شعر المتلمس الضبعي ، شرح وتحقيق : حسن كامل الصيرفي ، الشركة المصرية للطباعة والنشر ، مصر ، <math>189.6 - 194.6 = 75 .

<sup>(</sup>٨) سورة لقمان : ١٨ .

فضلاً عن أن القرشي قد أورد في جمهرته أشعاراً للتطابق اللفظي منسوبة إلى الخلفاء الراشدين (رضي الله عنهم وأرضاهم) ، إذ أراد أن يثبت ويوضح أن الشعر ليس له أهمية عند عامة الناس فقط وإنما له أهمية كبيرة عند خاصة الناس فمن ذلك قول الإمام على بن أبي طالب (عليه السلام): [المتقارب]

فَبارَ أبو حَكَم في الوَغَي هُناكَ وأُسْرتُهُ الأرذلُون (١)

فكلمة (بار) هي تطابق لفظي مع قوله تعالى: ﴿ وَأَحَلُواْ قَوْمَهُمْ دَارَ ٱلْبَوَارِ ﴾ (٢)،

الْبَوَارِ ﴾ (٢)، وكذلك قال قول الخليفة أبي بكر الصديق ﴿ ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

فكلمة (عزروا) فيها تطابق لفظي مع قوله تعالى : ﴿ وَعَزَّرُوهُ ﴾ (٤) ، وقال قول الخليفة عمر ﴿ ﴿ الرمل]

يَكلاُّ الخَلْقَ جَمِيعاً إنَّه كَالئُ الخَلق ورزَّاق الأُمَمْ(٥)

فيها تطابق لفظي بين كلمتي (يكلأ) و (كالئ) في البيت الشعر والآية الكريمة: ﴿ قُلْ مَن يَكُلُونُكُم ﴾ (٦) .

وقال أيضاً قول الخليفة عثمان بن عفان ﴿ ﴿ ﴾: [الطويل] وأعلَمُ أنّ الله لَيْسَ كَصُنْعِهِ صَنْيعٌ ولا يَخْفَى على الله مُلْحِدُ(١)

<sup>(</sup>١) الجمهرة: ٢٩/١؛ البيت لم يرد في الديوان.

<sup>(</sup>٢) سورة إبراهيم : ٢٨ .

<sup>(</sup>٣) الجمهرة : ٢٩/١ ؛ ديوان أبي بكر الصديق ، شرح ومراجعة : محمد شرار حساني وحيدر كامل فرحان الزقاني ، دار ومكتبة الهلال ، بيروت – لبنان ، ط١ ، ٢٠٠٦م : ١٥٢ .

<sup>(</sup>٤) سورة الأعراف : ١٥٧ .

<sup>(</sup>٥) الجمهرة: ٢٩/١. الشاعر لا ديوان له.

<sup>(</sup>٦) سورة الأنبياء: ٤٢.

فيها تطابق لفظي بين كلمة (ملحد) في البيت الشعري وقوله تعالى: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يُلْحِدُونَ فِي عَايَتِنَا ﴾ (٢) .

والأمثلة كثيرة جداً في الجمهرة ، وقد اتسم عرض القرشي لهذا التوافق بإطناب واضح لعرضه أبياتاً كثيرة لإبراز التوافق اللفظي ، وقد اتبع القرشي طريقة إيراد الشاهد الشعري المنتمي إلى شعراء الجاهلية والإسلام ، ثم تبعه بشرح اللفظة المطابقة بآية من القرآن الكريم . أما التوافق البلاغي فهو يتحدد أيضاً منهج عرض القرشي لهذا التوافق البلاغي في إيراده الشاهد الشعري العربي القديم متبوعاً بآية قرآنية في الوجه البلاغي نفسه ومن هذه الشواهد في مقدمة الجمهرة هي :

قال القرشي قول امرئ القيس: [مجزوء الكامل]

وتَبرَّجَت لِتَرُوعَنَا فَوَجَدت نَفْسي لَم تُرَعْ (٣)

إن التوافق البلاغي بين لفظة (وتبرجت) وقوله تعالى: ﴿ عَيْرَ مُتَكَبِّرِ مَنْ مَرَجَكَمْ وَقُولِهُ وَعَلَمْ الْمُ

وقال القرشي قول امرئ القيس: [الوافر]

وَمَاءٍ آسَنٍ بَرَكَت عَلَيْهِ كَأَنَّ مناخَها مُلْقَى لِجَامِ (٥)

إن التوافق البلاغي هو بين لفظتي (وماءٍ آسن) وقوله تعالى : ﴿ فِيهَا أَنْهُرُّ مِن مَا اللهُ عَيْرِ عَاسِنِ ﴾ (٦) .

<sup>(</sup>١) الجمهرة: ٣٠/١. الشاعر لا ديوان له.

<sup>(</sup>٢) سورة فصلت : ٤٠ .

<sup>(</sup>٣) الجمهرة: ١٦/١ . البيت لم يرد في الديوان .

<sup>(</sup>٤) سورة النور : ٦٠ .

<sup>(</sup>٥) الجمهرة: ١٦/١ . البيت لم يرد في الديوان .

<sup>(</sup>٦) سورة محمد : ١٥.

ومن التوافق البلاغي أيضاً ، قال القرشي قول بشر بن أبي خازم (١): [المتقارب]

وَيَوْمُ النّسارِ وَيَومُ الفِجَارِ كَانا عَذَاباً وَكَانَا غَرَامَا (٢)

إن التشابه البلاغي بين لفظة (غراما) والآية الكريمة: ﴿ إِنَ عَذَابَهَا كَانَ عَرَامًا ﴾ (٣) .

أما التوافق النحوي فقد أبرز القرشي بعض تجلياته من خلال عرضه للتوافق اللفظي في حذف الخبر، إذ قال القرشي قول شداد بن معاوية العبسي: [الوافر] ومَن ْ يَك سائلاً عَنِّي فَإِنِّي وَجَرُورَةُ لا ترودُ ولا تُعَارُ (٤)

فاكتفى بخبر جروة (فرسه) عن خبر نفسه ، كما في الآية الكريمة قال تعالى: 
﴿ وَمَن يُشَآقِ ٱللّهَ فَإِنَّ ٱللّهَ شَدِيدٌ ٱلْمِقَابِ ﴾ (٥) . فاكتفى بخبره تعالى وكف عن خبر الرسول ﷺ . فضلاً عن التوافق في وجه الخطاب الواحد بلفظ الجمع كقول القرشي لقول الشاعر الربيع بن زياد العبسى : [الطويل]

فَإِن طِبْتُمُ نَفْساً بِمَقْتل مَالكِ فَنَفْسي لَعَمْري لا تَطِيبُ بِذَلكا(٢)

<sup>(</sup>۱) شاعر جاهلي قديم من بني أسد ، توفي قتيلاً في غزوة أغار بها على بني صعصعة بن معاوية سنة ۲۲ ق.ه. ، وله قصائد في الفخر والحماسة ، الشعر والشعراء: ۲۲۲/۱ ؛ الاعلام: ۲/۲٪ .

<sup>(</sup>٢) الجمهرة : ٢٦/١ ؛ ديوان بشر بن أبي خازم الأسدي ، نقديم وشرح : مجيد طرّاد ، دار الكتاب العربي ، بيروت – لبنان ، ط١ ، ١٤١٥هــ – ١٩٩٤م : ١٣٥ .

<sup>(</sup>٣) سورة الفرقان: ٦٥.

<sup>(</sup>٤) الجمهرة: ١٤/١. هذا البيت منسوب للشاعر عنترة بن شداد ، ولم يرد في ديوانه ؛ ينظر: شعراء النصرانية ، يعقوب شيخو ، مطبعة الآباء المرسلين اليسوعيين ، بيروت ، ١٩٨٠م: ٨٠٤/٦.

<sup>(</sup>٥) سورة الحشر: ٤.

<sup>(</sup>٦) الجمهرة: ١٤/١. الشاعر لا ديوان له.

يشبه قوله تعالى : ﴿ فَإِن طِبْنَ لَكُمْ عَن شَيْءٍ مِّنْهُ نَفْسًا فَكُلُوهُ هَنِيكًا مَرِيكًا ﴾ (١) فهنا في البيت الشعري والآية الكريمة وقع بلفظ الجمع على الواحد .

فضلاً عن عرض القرشي شواهد شعرية في مقدمة الجمهرة على التوافق في حروف الزيادة ، ومنها قول القرشي لقول الشاعر الشَّماخ بن ضرار التغلبيي [٢]: [الوافر]

# أَعائِشُ ما لِقَوْمِكَ لا أَرَاهُمْ يُضيعونَ الهِجَانَ مَعَ المُضيعِ (٦)

إن التوافق متشابه في البيت الشعري وقوله تعالى : ﴿ غَيْرِ ٱلْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا الشَّالِينَ ﴾ (٤) .

فــ(لا) في القولين زائدة ، والمعنى في البيت : ما لقومك أراهم ، وفي الآية الكريمة (لا) زائدة والمعنى غير المغضوب عليهم والضالين .

أما المصادر التي استقى منها موازناته بين لغة الشعر ولغة القرآن الكريم فهي من مصدرين هما (ابن عباس ونافع بن الأزرق) (٥) ، فضلاً عن تصنيف وموقف القرشي من الشعر والشعراء الذين أحتج بهم القرشي في موازناته ، صنف اختار له قصائد في جمهرته مثل شعراء المعلقات ، وشعراء المراثي ، وشعراء المشوبات ، وصنف آخر من الشعراء الصحابة ﴿رضى الله عنهم﴾ ، إذ لم يورد لهم

<sup>(</sup>١) سورة النساء: ٤.

<sup>(</sup>٢) شاعر مخضرم ، أدرك الجاهلية والإسلام . وهو من طبقة لبيد والنابغة ، كان شديد متون الشعر ولبيد أسهل ، وكان أرجز الناس على البديهية ، توفي في غزوة موقان سنة (٢٢هـ)، الاعلام : ٣٠٥/٣ .

<sup>(</sup>٣) الجمهرة: ١٥/١. ديوان الشماخ ، شرح وتحقيق : صلاح الدين الهادي ، دار المعارف ، مصر – القاهرة ، ١٩٦٨م : ٢١٩.

<sup>(</sup>٤) سورة الفاتحة: ٧.

<sup>(</sup>٥) الجمهرة: ١٣/١.

في جمهرته أي قصيدة ، وقد اتبع القرشي التوافق اللفظي طريقة واحدة هي إبراز الشاهد الشعري المنتمي زمنياً إلى الجاهلية والإسلام ، ثم تبعه بشرح اللفظة المطابقة في القرآن الكريم ، محتجاً بآية قرآنية واحدة أو أكثر في بعض الأحيان تتضمن اللفظ نفسه ، وهو بهذا الفعل كان يمارس عملياً ما أشار إليه في مقدمة الجمهرة حين تحدث عن اتخاذ الشواهد في معاني القرآن وغريب الحديث من أشعار العرب في الجاهلية والإسلام (۱) .

ويرى الباحث ان القرشي أراد ان يصل إلى نتيجة مفادها ان القرآن الكريم هو من حافظ على الشعر العربي قديماً.

ومن البواعث أيضاً:

# ٢- الباعث الشعري:

إن موقف القرشي يتضح من خلال انتقاء قصائد شعرية كاملة تمثل عيون الشعر العربي القديم (٢) ، وأنفس قصائد شعرائها في الجاهلية والإسلام . وهذا الاختيار يختلف عند مقارنة الجمهرة بكتب المختارات التي سبقتها كالمفضليات والأصمعيات والحماسة التي لم تخصص قصائد كاملة لفحول شعراء الجاهلية والإسلام (٣) .

إن هذا الاختيار الشعري للقرشي هو التمسك بالقديم والأصالة الشعرية التي تتمثل بعمود الشعر العربي القديم ، إذ شغل موضوع القديم والحديث في الشعر النقاد العرب القدماء فمنهم من ذهب إلى أن الشعر العربي القديم الجاهلي والإسلام هو الشعر الأصيل الجدير بالرواية والاحتجاج به . ومنهم من يرى أن شعر المولدين في العصر العباسي لا قيمة له ولا هو جدير بأن يحفظ ويحتج به (3) . إلا أن أول من

<sup>(</sup>١) الجمهرة: ١٠/١.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه: ١٠٣/١.

<sup>(</sup>٣) ينظر: المبحث الأول من هذا الفصل.

<sup>(</sup>٤) ينظر: قضايا ومواقف: ١٦٢.

أشار إلى موضوع القديم والحديث وأثاره ابن قتيبة فقد تحدث عن هذا الموضوع بشكل مفصل في مقدمة كتابه (الشعر والشعراء) إذ يقول: "ولم أسلك فيما ذكرته من شعر كلّ شاعر مختاراً له ، سبيل من قلّد ، أو استحسن باستحسان غيره . ولا نظرت إلى المتقدم منهم بعين الجلالة لتقدمه ، وإلى المتأخر منهم بعين الاحتقار لتأخره ، بل نظرت بعين العدل على الفريقين ، وأعطيت كلاحظه ، ووفرت عليه حقّه ... ولم يقتصر الله العلم والشعر والبلاغة على زمن دون زمن ... فقد كان جرير والفرزدق والأخطل وأمثالهم يعدون محدثين . وكان أبو عمرو بن العلاء يقول : لقد كثر هذا المحدث وحسن حتى لقد هممت بروايته ، ثم صار هؤلاء قدماء عندنا ببعد العهد منهم ، كما أن الرديء إذا ورد علينا للمتقدم أو الشريف لم يرفعه عندنا شرف صاحبه ولا تقدّمه" (١) .

إن ابن قتيبة وقف موقف الناقد المنصف فهو لا يفرق بين الشاعر القديم والشاعر المحدث من ناحية الزمن ، وإنما ينظر إلى الشعر ، أياً كان قائله ، فإن كان جيداً قبله وإن كان رديئاً رفضه ، ثم وافق ابن رشيق القيرواني رأي ابن قتيبة في هذا الموضوع ، على أن فئة من النقاد القدماء وعلماء النحو والعربية كانت تتعصب للقديم وتحتج به وترفض شعر المولدين ، ومن هؤلاء (أبو عمرو بن العلاء العلاء، وابن الاعرابي ، وخلف الأحمر ، والأصمعي) ، وكان أبو عمرو بن العلاء لا يعجبه شعر غير أشعار الجاهليين ولكنه أعجب بشعر بعض المحدثين وقد أشر عنه قوله : "لقد أحسن هذا المولد حتى هممت أن آمر صبياننا بروايته ، يعني بذلك شعر جرير والأخطل والفرزدق ، فجعله مولداً فضلاً عن شعر الجاهلية والمخضرمين ، وكان لا يعد الشعر إلا ما كان المتقدمين . قال الأصمعي : جلست والمخضرمين ، وكان لا يعد الشعر إلا ما كان المتقدمين . قال الأصمعي : جلست اللي ثماني حجج فما سمعته يحتج ببيت إسلامي ، وسئل عن المولدين فقال : ما كان من قبيح فهو من عندهم"(٢) ، وروي عنه قوله :

<sup>(</sup>١) الشعر والشعراء: ١/١٦.

<sup>(</sup>٢) العمدة : ١/٩٠ .

"لو أدرك الأخطل يوماً واحداً من الجاهلية ما قدمت عليه أحداً"(١) ، وفي قول آخر يقول: "لو أدرك الأخطل يوماً واحداً من الجاهلية ما فضلت عليه أحداً"(٢) ، فمقياس الإجادة عند ابن العلاء ومن جاراه هو مقياس الزمن لا مقياس الإجادة ، وكان جل من انحازوا إلى الشعر القديم من النحاة واللغويين لحاجتهم إلى الاستشهاد بشعر القدماء .

إن هذه الآراء جميعاً تؤيد رأي القرشي الذي يعد من أنصار الشعر القديم لأنه شعر له حُظوة ومكانة لا يدانيها الشعر المحدث ، وأن ما يؤيد رأي القرشي أيضاً علماء اللغة والنحو لأنهم من أنصار القديم أيضاً ، وهذا هو موقف القرشي النقدي الذي يرى أن الشعر القديم هو الأوفر حظاً والجدير بالرواية والاحتجاج ، ولكن يوجد من يخالف النقاد القدماء وموقف القرشي من الشعر القديم ، كالجاحظ الذي كان ينتصر للشعر الجيد سواء كان قائله قديماً أو محدثاً إذ يقول : "والقضية التي لا أحتشم منها ، ولا أهاب الخصومة فيها : أن عامة العرب والأعراب والبدو والحضر من سائر العرب ، أشعر من عامة شعراء الأمصار والقرى ، من المولدة والثابتة ، وليس ذلك بواجب لهم في كلّ ما قالوه ، وقد رأيت ناساً منه يبهرجون أشعار المولدين ، ويستسقطون من رواها ولم أر ذلك قطّ إلا في رواية للشعر غير بصير بجوهر ما يروى ، ولو كان له بصر لعرف موضع الجيّد ممّن كان ، وفي بصير بجوهر ما يروى ، ولو كان له بصر لعرف موضع الجيّد ممّن كان ، وفي القاضي الجرجاني ولقد أوضح موقفه الصريح وهو أنه لا فضل لقديم على محدث لأنهم جميعاً يشتركون في اللغة واللسان (٤) ، فضلاً عن أن رأي ابن رشيق فهو لم ير للمتقدمين فضلاً على المحدثين لمجرد تقدمهم وسعيهم (٥) .

<sup>(</sup>١) الأغاني: ٨/٥٧٨.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه: ٨/٢٩٦.

<sup>(</sup>٣) الحيوان: ٦٧/٣.

<sup>(</sup>٤) الوساطة: ١٦.

<sup>(</sup>٥) العمدة : ١/٩٢ .

والباحث يميل إلى ما ذهب إليه النقاد القدماء ، وما ذهب إليه القرشي من خلال موقفهم من الشعر القديم المنتصرين له ؛ لأن النقاد الذين خالفوا هذا الموقف من الناحية النظرية فقط ، لقولهم أن لا فضل لقديم على محدث ، ولكن من الناحية العلمية يرون أن الفضل كل الفضل للقديم ، مادامت نماذج شعره أمثلة – يحتذى بها، ومادام المتأخرون ينهلون من معاني القدماء وأقوالهم ، ولأنه مصدر الاحتجاج للنقاد القدماء وأهل النحو واللغة إذ لا يحتجون بغيره ، إذ إن قراءة دقيقة للجمهرة تؤكد موقف القرشي الواضح من الشعر العربي القديم ؛ لأن كل ما احتج به القرشي في جمهرته هو من الشعر القديم الجاهلي والإسلامي فقط ، وهذا دليل لا يقبل التأويل أن الشعر العربي القديم عند القرشي هو الأصل .

ويرى الباحث ان الغالب على الجمهرة هو اختيار شعر وليس شعراء ، ولو كان اختيار القرشي شعراء لاختار غير هذه القصائد الموجودة في الجمهرة ؛ إذ إن بوساطة هذه القصائد المختارة والمتميزة اشتهر هؤلاء الشعراء وبرزت مكانتهم الشعرية بينهم .

# ٣- الباعث النقدى:

لقد اختلف القرشي عن سابقيه من أصحاب الاختيارات الشعرية من خلل اهتمامه بمفهوم (الطبقة) ، إذ قسم الشعراء وصنفهم إلى عدة طبقات شعرية متساوية ورتبها في سبع طبقات شعرية لكل طبقة سبعة شعراء تحمل اسماً خاصاً بها وهي : المعلقات ، والمجمهرات ، والمنتقيات ، والمدذهبات ، والمراثي ، والمشوبات ، والمراثوي ، والمشوبات ، وأخرها الملحمات وهذه جميع شعرائها من العصر الأموي(۱) ، بهذا التساوي بين طبقات الجمهرة ، خالف القرشي أبا تمام الذي لم يجعل أبواب حماسته متساوية ولاحتى متقاربة ، إذ أورد في باب الحماسة وحده مائتين وإحدى وستين مقطعة ، أي

<sup>(</sup>١) ينظر: الجمهرة: ١/٨٩-٩٠.

ما يزيد كثيراً على ربع الديوان، وفي باب الصفات لا يورد سوى ثلاث مقطعات (۱)، وكذلك تجاوز أيضاً قصور التفاضل النقدي والانتقاء الشعري لدى سابقيه من النقاد كابن سلام الجمحي في كتابه (طبقات فحول الشعراء) الذي تضمن مشاهير شعراء الجاهلية وشعراء صدر الإسلام، وكذلك شعراء العصر الأموي، وبعض المخضرمين لكلا الطرفين مما جعلهم ابن سلام في عشر طبقات شعرية، إذ رتب كل أربعة شعراء في طبقة شعرية واحدة تجمعهم مزايا مشتركة (۱)، وقد اختلف القرشي كذلك عن سابقيه من أصحاب الاختيارات الشعرية وهم من رواة الشعر العربي الثقاة كالمفضل الضبي في اختياره (المفضليات)، والأصمعي في اختياره الشعري (الأصمعيات) وعلى الرغم من أن هذه الاختيارات لا تخضع إلى السس نقدية دقيقة، وهذا ما يؤكد افتقار هذه الكتب التي سبقت الجمهرة إلى سلسلة السند والرواية كما في الطبقات الأخيرة لابن سلام والتي قام فيها بسرد الشعراء من دون شاهد أو دليل (۱).

إن القرشي حريص كل الحرص في القسم الخامس النقدي على رواية أحكام نقدية على اختلاف سياقاتها ، ويبدو حرصه أقوى وأكثر ارتباطاً بشيخه المفضل بن عبد الله ثم أبي عبيدة اللذين أخذ عنهما كثيراً من الأخبار والأحكام النقدية المتنوعة فضلاً عن الأحكام غير النقدية (3) ، إذ جاء في الجمهرة "وأخبرنا المفضل عن أبي فضلاً عن أبي عبيدة ، عن مجالد ، عن الشعبي ، من زعم أن أحداً أشعر من الأعشى فليس يعرف الشعر "(٥) . وجاء أيضاً قال أبو عبيدة "أخبرنا المفضل عن من الأعشى فليس يعرف الشعر "(٥) . وجاء أيضاً قال أبو عبيدة "أخبرنا المفضل عن

<sup>(</sup>١) ينظر : المصادر الأدبية : ٩٦-٩٦ ؛ وينظر : تاريخ الأدب العربي ، بلاشير : ١٨٦/١ .

<sup>(</sup>٢) ينظر : مصادر دراسة الشعر العربي في العصر الأموي : ١٤٦ .

<sup>(</sup>٣) ينظر : تاريخ النقد عند العرب ، طه أحمد إبراهيم : ٨٥ .

<sup>(</sup>٤) ينظر: الجمهرة: ١٠٠١-١٠٠٠.

<sup>(</sup>٥) ينظر: المصدر نفسه: ٧٦/١.

أبيه ، عن جدّه ، قال : كان أبو عُبيدة (١) يَعدُّ أشعر أهل الوبر خاصة امرأ القيس وزهيراً والنابغة ، فإن قال قائل : إن امرأ القيس ليس من أهل نجد منهم فقد كذب ، واحتج عليه أنه أول من ذكر الدمن والديار ديار بني أسد بن خزيمة (٢) .

### ٤- الباعث التاريخي:

إن التاريخ عصوراً وكل عصر له حلقات لها صلة بما قبلها وما بعدها ، والناقد يتابع نقده في هذه العصور ، ويقتضي النقد أن يربط بينها ويرصد تطور الظاهرة الأدبية من عصر إلى عصر ، سلباً أو إيجاباً ، وما يتميز به كل عصر ، وما كان لهذه الروابط من علاقة بنظائرها في التقسيم الزمني ، والصحيح أن الناقد يرصد مدى ما عبر عنه كل أدب عن عصره ، وما أثر على عصر في أدبه ، ولكنه غير ملزم بالنتاج الضعيف ويدافع عنه بعوامل الزمن أو يمنحه القوة منحاً شخصياً بالنسبة إلى الظروف المحيطة ، والواجب عليه أن يبقى الضعيف على ضعفه وينتشل القوي الذي لم يجد فرصة الظهور في زمنه (٣) .

إن الناقد يدرس التاريخ ويدرس الأدب على أساس العصور أو القرون ويقابل بينها ويرى الحدود التي يتصل بها الأدب بالعصر والحدود ، وهمه الأول الهنص الأصيل يكتشف أسراره ، إذ إن التاريخ لدى الناقد وسيلة للنقد ، ونقده به حرود هذه الدائرة ، والناقد لا يستطيع أن يكون مؤرخاً إلا إذا كان ناقداً

<sup>(</sup>۱) هو أبو عبيدة ، معمر بن مثنى التميمي البصري ، عالم باللغة والنحو والأدب ولد في البصرة وتوفي فيها سنة (۲۰۹هـ) . ينظر : بغية الوعاة في طبقات اللغويين والنحاة ، البصرة وتوفي نحة محمد أبو الفضل إبراهيم، المكتبة العصرية، لبنان-صيدا ، (د.ت) : ۲۹٤/۲.

<sup>(</sup>٢) الجمهرة: ١/٨٩.

<sup>(</sup>٣) ينظر : النقد الأدبي في أثار أعلامه ، د. حسين الحاج حسن ، المؤسسة العامــة للدراســات والنشر والتوزيع ، بيروت - لبنان ، ط١ ، ١٤١٦هــ - ١٩٩٦م : ٦٣ .

فعلاً ، أما إذا كان لا يمتلك القدرة على النقد فإنه سيغرق في العصر الذي يدرسه (۱) ، ارتبط القرشي في كتابه الجمهرة بعصري الجاهلية والإسلام ويستعمل مصطلح "شعراء العرب في الجاهلية والإسلام" . بمفهوم واسع يشمل العصر الجاهلي والإسلامي والأموي معاً ، وتعد هذه المرحلة التاريخية للقرشي مرحلة النضب الحقيقي للشعر العربي ، وأن القرشي جعلها مثار اهتمام خاص له ، إذ انه لم يُعْن بالعصر العباسي لأنه مثل عنده مرحلة انتهاك حرمة القيم مع تيار الشعوبية لما فيه من غلو وتكلف متأثرين بالثقافات اليونانية (۱) .

إن اهتمام القرشي بهذه المرحلة التاريخية التي حددها في الجمهرة تعد عنده العصر الذهبي التي مثلها الشعر العربي ، يزاد عليها أن هذه الأعصر التي حددها القرشي تتشابه في التجربة الشعرية فيما بينها لأنها تمثل أصالة الشعر العربي القديم وهم مهما تنوعوا في الصياغة والطريقة وفنون القول فإنهم جميعاً ينهلون من ينبوع واحد ويُصدرون عن ذهنية واحدة ويتقاربون تقارباً ملحاً في التفكير وفي التعبير (٣)

ويمكن تلخيص سبب اختيار القرشي للعصر الجاهلي والإسلامي والأموي في امرين مهمين: أولهما أن هذه المرحلة تمثل مرحلة النضج الحقيقي للشعر العربي، وثانيهما أن القرشي يرى في العصر العباسي هو العصر الذي بدأ فيه التغير وشابَ الشعر العربي اللغات الدخيلة كاليونانية وغيرها ولا يصح الاحتجاج به.

### ٥- الباعث القومي:

إن الأدب العربي يعد مظهراً من مظاهر قوميتنا العربية ، التي يجب أن نحافظ عليها ونعتز بها ، ونسعى دائماً إلى ترسيخ أصولها وقيمها في نفوس الأجيال

<sup>(</sup>١) ينظر: النقد الأدبي في أثار أعلامه: ٦٤.

<sup>(</sup>٢) ينظر: تاريخ النقد الأدبي عند العرب، طه أحمد إبراهيم: ١٠٩، وكذلك ينظر: دلالة الألفاظ، د. إبراهيم أنيس، مكتبة الأنجلو المصرية، القاهرة، ٢٠٠٤م: ٤٨.

<sup>(</sup>٣) ينظر : تاريخ النقد الأدبي عند العرب ، طه أحمد إبراهيم : ٨٨ .

اللاحقة ، ولذا فلا يصح بأي حال من الأحوال أن تؤدي الدعوة إلى تطوير الأدب أو تجديده إلى طمس معالمه ، وإذابة شخصيته وهويته في بعض الآداب الأجنبية ، فللأدب العربي طابعه الخاص الذي يميزه من الآداب الأخرى فيه الوزن في أكمل صورة الذي يقوم على توازي الساكن والمتحرك وتساويه ، وفيه القافية التي تتوالى على مسافات زمنية متساوية تُبرّز الوزن وتحدد بدء وحداته ونهايتها ، وفيه الصقل والتنغيم الذي يزف البيت إلى سامعيه صاخباً حيناً ، وهامساً حيناً آخر ، وحزيناً متراخياً تارة أخرى ، وفيه الصور والألفاظ والأساليب العريقة التي تجر وراءها تاريخاً حافلاً طويلاً ، والتي تتضمن قدرة على الإثارة والإيحاء ، تجمعت حول نواتها جيلاً بعد جيل ، وقرناً بعد قرن ، خلال تنقلها بين الشفاه والآذان ، وتقلبها بين المعانى ، فأصبحت بذلك مفاتيح سحرية لأدوية عبقرية (١) .

إن توافر هذه الصفات في أدبنا العربي منذ أقدم عصوره ، لا يعني وصف هذا الأدب بالجمود وعدم الرغبة في التطور ، وإنما هو العكس من ذلك فهو أدب حي متطور على مر العصور ؛ لأن تطور الأدب قضية حضارية واجتماعية أصلاً، وهذا التطور مرتبط بتطور الأمة ، وتغير أحوالها الاجتماعية ، فالأدب صدى عصره ومجتمعه ، فضلاً عن أن الأمة المستضعفة الذليلة لها أدب خاشع تحشوه عبارات الضراعة المستكينة ، والأمة العابثة اللاهية لها أدب يصور تفكك عراها ، وانفصام وحدتها ترى الأديب فيها مشغولاً بنفسه ، وبشهواتها لا يبالي بما يجري حوله شبئاً (۱) .

إن القرشي يفخر بانتمائه إلى أمة عريقة بأدبها وحضارتها وركز على ذلك من خلال مقدمة الجمهرة وانتقائه المميز لقصائد تعد على انها ديوان العرب<sup>(٣)</sup>، إذ يؤكد القرشي من خلال هذه القصائد التمسك بالهوية العربية الإسلامية الأصيلة قبل

<sup>(</sup>۱) ينظر : دراسات في النقد العربي ، د. عثمان موافي ، دار المعرفة الجامعية ، مصر ، ٢٠٠٠م : ١٥٤ .

<sup>(</sup>٢) ينظر: المصدر نفسه: ١٥٥.

<sup>(</sup>٣) الجمهرة: ١/٥٥.

العصر العباسي ، ومناهضة النزعة الشعوبية التي جاهرت بعدائها الجامح للعرب ، وهي المناهضة التي نلمسها صراحة عند الجاحظ حين أقام "صلة بين الشعر والعرق العربي"(۱) ، "ويمنح هذا الإيمان أصحابه قوة من وقفتهم ضد الشعوبية ؛ لأن الشعر في تصور هؤ لاء المدافعين عن العرب تراث عربي خالص ، ليس هناك ما يشبهه لدى الأمم الأخرى إلا شبها عارضاً ، من هنا كان إيمان الجاحظ بالصلة بين الشعر والعرق ، ثم بين الشعر والغريزة واضحاً ، ومن هنا كان الاتجاه نحو القول بالإعجاز في النظم ، لكي يتميز القرآن من كتب الحكمة الفارسية وأشباهها ، وكذلك كان تمسك هؤ لاء العلماء بالمصطلح البدوي في النقد واضحاً ، ثم تمسكهم بالطريقة التقليدية في بناء القصيدة – إلى حد ما – لان كل ذلك دفاع عن الموروث العربي ضد الشعوبية"(۲) ، إذ إن المحافظة التي تهيمن على الجمهرة في المقدمة والاختيار الشعري هي نتاج الشعور بهوية الحضارة العربية العامة ، ولذلك يمكن القول عن هذه المحافظة عند أبي زيد القرشي والقدماء عامة دليل نـزعتهم القوميـة وحـبهم للحضارة العربية(۱) ، وهذه النزعة لديهم ترمي إلى التصدي للخصـوم المحـدثين ومنهم الشعوبيون(۱) .

إن نظرة القرشي إلى الشعر العربي ابتداءً من العصر الجاهلي إلى نهاية العصر الأموي هي نظرة قومية عربية أصيلة ، فضلاً عن أنه يرى أن العصر الأموي يعد مرحلة مهمة من مراحل تاريخ الدولة العربية الإسلامية وهي من أزخر مراحلها بالعطاء الفكري ، وتوافر عناصر البناء القومي للدولة العربية ، إذ توسعت الفتوحات وعم الرخاء الاقتصادي ، وأسست المدن ، وتطورت الحياة الثقافية

<sup>(</sup>١) تاريخ النقد الأدبي عند العرب، احسان عباس: ٦٨.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه: ٦٨.

<sup>(</sup>٣) ينظر: نقد الشعر عند العرب: ٢٤٨.

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه: ٧١-٧١ .

والفكرية بشكل لافت للنظر ، وبرزت خلل هذه المرحلة مدينتا (البصرة) و (الكوفة)، إذ احتضنت هاتان المدينتان العلوم والفلسفة والحكمة والنحو واللغة ، وازدهرت فيها المذاهب الكلامية وعلوم المنطق ، الأمر الذي هيأ لنشأة الفلسفة العربية الإسلامية في عصور لاحقة (۱) ، فضلاً عمّا سبقها من بيئات كثيرة في البادية والحواضر العربية الإسلامية ، فمكة مجتمع الشعراء في مواسم الحج ، والمدينة مقام بعض العلماء ، ودمشق بلد الوفادة على الخلفاء (۲) .

والجمهرة تؤكد اهتمام القرشي بهذه المراحل الأدبية للشعر العربي ، وأن لهذا الاهتمام الواضح دليلاً صارماً على وجود النزعة القومية العربية ، وهذا إن دلَّ على شيء فإنما يدل على عروبته الأصيلة وحبه القومي وهذا شيء إيجابي للقرشي وهذا ما يؤكده اختياره الشعري .

وتأسيساً على ما سبق نستنتج أن (الجمهرة) تنسجم مع قيمنا الروحية وتقاليدنا وتراثنا القومي العربي الأصيل ، وهذا واضح من خلال مقدمة الجمهرة والاختيار الشعري .

<sup>(</sup>۱) ينظر: ذو الرمة - شمولية الرؤية وبراعة التصوير، د. خالد ناجي السامرائي، دار الشؤون الثقافية العامة، ط۱، بغداد، ۲۰۰۲: ۱۹.

<sup>(</sup>٢) تاريخ النقد الأدبي عند العرب ، طه أحمد إبراهيم: ٣٩.

### البحث الثالث

### المضامين الشعرية في الجمهرة

وردت هذه المضامين في كتاب الجمهرة على وفق سياق ورودها في مقدمة الجمهرة ومن أبرز هذه المضامين الشعرية:

### ١ - مضمون الشعر ديوان العرب:

أراد القرشي أن يبين موقفه عن قيمة الشعر العربي وأهميته ابتداءً مسن العصر الجاهلي وبيان مدى أثره في نفوسهم وفي حياتهم ، فلقد كان الشعر ديوان علومهم ومستودع معرفتهم ، إنه كان سجل حياتهم الفكرية وكتاب أيامهم ، وإذا كان لكل أمة من الأمم ما تفتخر به في قديمها ، فقد كان حظ العرب من الفخر هو شعرهم وأدبهم حتى عدوه ديوان علومهم وسجل وقائعهم (۱) . يقول ابن خلدون في مقدمته : "اعلم إن فن الشعر من بين الكلام كان شريفاً عند العرب ، ولذلك جعلوه ديوان علومهم واخبارهم ، وشاهد صوابهم وخطئهم ، وأصلاً يرجعون إليه في الكثير من علومهم وحكمتهم (۱) . ولأهمية الشعر عند العرب قال النبي : "الشعر كلام من كلام العرب جزل ، تتكلم به العرب في نواديها ، وتسل به الضغائن من بينها (۱) . ولأهمية الشعر علم قوم لم بينها (۱) . ولأهمية الشعر ميز ان الخطاب في الشعر علم قوم لم يكن لهم علم أعلم منه (١) وقال الإمام علي بن أبي طالب في : "الشعر ميزان القول (٥) ، وروى بعضهم : "الشعر ميزان القوم (١) ، ويروى أن أعرابياً وقف بين

<sup>(</sup>١) ينظر : تاريخ الأدب العربي ، أحمد حسن الزيات ، طهران ، ٢٠١٠م : ٢٦ .

<sup>(</sup>٢) المقدمة : ٢٥١ .

<sup>(</sup>٣) الجمهرة: ١/٥٥ ؛ العمدة: ١/٨٨.

<sup>(</sup>٤) العمدة : ٢٧/١ .

<sup>(</sup>٥) المصدر نفسه: ١/٨٨ .

<sup>(</sup>٦) المصدر نفسه: ١/٨١.

يدي الإمام على هوفقال: "إن لي إليك حاجة رفعتها إلى الله قبل أن أرفعها إليك، فإن أنت قضيتها حمدت الله وعنزتك، فإن أنت قضيتها حمدت الله وعنزتك، فقال له علي في الأرض، فإني أرى الضرعليك، فكتب الاعرابي على الأرض إني فقير فقال له علي في الأرض، إدفع له حلتي الفلانية، فلما أخذها مثل بين يديه فقال: [البسيط]

كَسَوتَني حلَّةً تَبلى مَحاسنِ هُ الثَّنا حُلَلا فَسَوفَ أَكسوكَ من حُسنِ الثَّنا حُلَلا إِنَّ الثَّناءَ ليُحيي ذَكرَ صَاحِب إِنَّ الثَّناءَ ليُحيي نَداهُ السهلَ والجَبَلاَ لا تَرْهَدُ الدهر في عُرف بدأت بِهِ فكلُّ عَبد سيجزى بالَّذي فَعَ لل

فقال علي: يا قنبر ، أعطه خمسين ديناراً ، أما الحلة فلمسائتك ، وأما الدنانير فلأدبك"(١) . وقيل لسعيد بن المسيب(٢) : "إن قوماً بالعراق يكرهون الشعر ، فقال : نسكوا نسكاً أعجمياً"(٣) . وقال الزبير بن بكار(٤) : "سمعت العمري يقول : روّوا أو لادكم الشعر ، فإنه يحل عقدة اللسان ، ويشجع قلب الجبان ، ويطلق يد البخيل ، ويحض على الخلق الجميل"(٥) .

ولأهمية الشعر عند القرشي وبناءً على ما سبق من الأحاديث والروايات التي ذكرناها يقول القرشي: "إذ كانوا هم الأصل ، غرراً هي العيون من أشعارهم ، وزمام ديوانهم ، ونحن ذاكرون في كتابنا هذا ما جاءت به الأخبار المنقولة

<sup>(</sup>١) العمدة : ١/٢٩ .

<sup>(</sup>٢) هو سعيد بن المسيب بن أبي و هب القرشي سيد التابعين ، وأحد الفقهاء السبعة بالمدينة ، جمع بين الحديث والفقه والزهد والورع ، وكان أحفظ لأحكام الخليفة عمر بن الخطاب (١٠٤/هـ)، حتى سمي راوية عمر ، توفي بالمدينة (٩٤هـ) . الأعلام : ١٠٢/٣ .

<sup>(</sup>٣) العمدة : ١/٢٩ .

<sup>(</sup>٤) هو بن عبد الله القرشي الاسدي ، عالم بالأنساب وأخبار العرب ، راوية ، ولد في المدينة ، وولي قضاء مكة ، وتوفي فيها سنة (٢٥٦هـ) ، الاعلام : ٢/٣ .

<sup>(</sup>٥) العمدة : ١/٣٠ .

والأشعار المحفوظة عنهم"(١) . ويقول أيضاً : "ولم يزل النبي ﷺ يعجبه الشعر ، ويمدح به ، فيثيب عليه ، ويقول : هو ديوان العرب"(٢) .

إن هذه الأقوال التي ذكرها القرشي في جمهرته لم تأت من فراغ لأن القرشي ناقد وراوية وحافظ للشعر العربي ، فضلاً عن أنه مؤلف كتاب الجمهرة الذي لا يمكن التقليل من أهميته في تاريخ الأدب العربي ؛ لأن هذا الكتاب حمل في طياته كثيراً من المواقف الشعرية والنقدية وقصائد لشعراء في الجاهلية والإسلام ، إذ إن القرشي قارئ جيد لتاريخ الأمة الأدبي والحضاري ، وإنه على قناعة تامة أن الشعر العربي هو ديوان العرب وسجلهم الحضاري الناصع . فضلاً عن أنه يعد الشعر العربي جزءًا لا يتجزأ من القومية العربية ، وأن القرشي من رواة الأدب العربي ويعتز بانتمائه القومي العروبي ، ولأهمية الشعر عند العرب يقول ابن رشيق: "كانت القبيلة من العرب إذ نبغ فيها شاعر أتت القبائل فهنأتها ، وصنعت الأطعمة ، واجتمع النساء يلعبن بالمزاهر ، كما يصنعون في الأعراس ، ويتباشر الرجال والولدان ، لأنه حماية لأعراضهم ، وذب عن أحسابهم ، وتخليد لمآثرهم ، وإشادة بذكرهم ، وكانوا لا يهنئون إلا بغلام يولد ، أو شاعر ينبغ فيهم ، أو فرس تنتج "(۲) .

و لأهمية الشعر عند العرب قضية المحلّق وبناته ، إذ كان المحلّق خامل الذكر لا قيمة له ، مجهول النسب ، ليست له في القبيلة رفعة ومكانة ، فقيراً ، كثير البنات، حتى طلبت منه زوجه ذات يوم ، فقالت له إن الشاعر الأعشى قدم يرور

<sup>(</sup>١) الجمهرة: ١/١٠.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه: ١/٣٠؛ والقول لابن عباس يقول: "إذا أشكل عليكم الشيء من القرآن فارجعوا فيه إلى الشعر فإنه ديوان العرب"، الفاضل، المبرد (ت٢٨٥هـــ)، دار الكتب المصرية، القاهرة، ط٣، ١٤٢١هـ: ١٠.

<sup>(</sup>٣) العمدة : ١/٥٥ .

ديارهم وهو رجل مفوه ، مجدود في الشعر ما مدح رجل إلا رفعه ، فطلبت زوجها أن يستضيف الأعشى ويكرم وفادته ، علَّه يمدحهم بقصيدة تذيع ذكرهم ، وتعلي شأنهم ومجدهم ، ويستجيب المحلّق لرأي زوجته السديد ، فيستضيف الأعشي ويكرمه ، ويوسع له في بيته ، ونحر له ، وأكرمه أحسن اكرام ، فيهز الكرم نفس الأعشى فيمدح المحلّق وأسرته في سوق عكاظ بقصيدته المشهورة: [الطويل]

أَرقتُ وَما هَذَا السُهادُ المُؤرِّقُ وَما بيَ مِن سُقَم وَما بيَ مَعشَـقُ نَفى الذَّمَّ عَن آل المُحلَّق جَفنَةُ كَجابِيَةِ الشّيخ العِراقِيِّ تَفهَ \_\_قُ لَعَمري لَقَد الاحَت عُيونٌ كَثيرَةٌ إلى ضَوعِ نار في يَفاع تُحَسرَقُ تُشَبُّ لمَقرورَين يَصطَلِيانِها وَباتَ عَلى النار النَّدى وَالمُحَلَّــقُ رَضيعَي لبان ثَديَ أُمِّ تَحالَف بأسحَمَ داج عَوضُ لا نَتَفَ رَقُ تَرى الجودَ يَجري ظاهِراً فَوقَ وَجههِ كَما زانَ مَتنَ الهندُوانِيُّ رَونَـــــقُ

فلما أتم القصيدة وانتشرت في احياء العرب ويتسامع بها الناس ، علا شان الملحق وأهله ، وتسارع الناس مهنئين من كل مكان ، ولم يمض وقت طويل حتى تقدم أشراف القوم يتسابقون في خطبة بناته فأصبحت كل واحدة منهن في عصمة رجل أفضل من أبيها ألف ضعف بسبب هذه الأبيات القليلة من الشعر العربي وما له من أهمية وأثر كبير في حياة المجتمع العربي قديماً وحديثاً (١).

ومن القبائل التي احتمت بشعرائها قبيلة زياد الأعجم ، وذلك أن الفرزدق همَّ بهجاء عبد القيس ، فبلغ ذلك زياداً وهو من أفراد هذه القبيلة ، فبعث إليه ، وقال له لا تعجل وأنا مهدي إليك هدية ، فانتظر الفرزدق هذه الهدية ، فجاءه من عنده قوله : [الطويل]

وما ترك الهاجون لي إن هَجَوتُه مصحاً أراهُ في أديم الفسرزدق

<sup>(</sup>١) ينظر: العمدة: ١/٤٩.

وَلا تَركوا عظماً يُرى تحت لحمه لكاسره أبقوه للمُتع ربِّق

سَأَكسِر ما أَبقوا لهُ مِن عِظامِهِ وَأَنكَتُ مُخَّ السَّاقِ مِنهُ فأَنتَقـي فأتًّا وَمَا تُهدى لَنا إِن هَجَوتَنا لَكالبَحر مَهما يُلقَ في البَحر يَغرَق

فلما بلغت هذه الأبيات إلى الفرزدق ، فكف عما أراد ، وقال لا سبيل إلى هجاء هؤلاء ما عاش هذا العبد فيهم (١) . فضلاً عن أن بنى انف الناقة كانوا ينفرون من هذا اللَّقب ، ويعدونه سبأ وعاراً ، حتى أنهم ليطرقون رؤوسهم خجلاً منه ولكن ما أن يمدحهم الشاعر الحطيئة ويقول فيهم قوله: [البسيط]

قَومٌ هُمُ الأَنفُ وَالأَذنابُ غَيرُهُمُ وَمَن يُسَوِّي بأَنفِ الناقَةِ الذَنبا(٢)

حتى يصبح هذا اللقب مفخرة لهم ، فصاروا يتطاولون بهذا النسب بين القبائل تبهاً وعجباً (٣).

شُعَرَ العرب بقيمة الشعر وخطره مما دفعهم إلى أن يعنوا به عناية شديدة، فهو جزء لا يتجزأ من حياتهم تعقد له الندوات في الأسواق ، ويتناقش فيه في قصور الملوك والخلفاء والأمراء ، كما أنهم يتسابقون في حفظه وروايته ، إذ كتب الخليفة الثاني عمر بن الخطاب الله أبي موسى الأشعري يقول فيه: "مُر من قبلك بتعلم الشعر ، فإنه يدل على معالى الأخلاق ، وصواب الرأي ، ومعرفة الأنساب" (٤) . وروى أبو عبيدة حينما قال: "كان ابن عباس يقول: إذ أشكل عليكم الشيء من القرآن فارجعوا فيه إلى الشعر فإنه ديوان العرب"(٥) . ولاشك أن كل قبيلة كانت تحفظ شعر شعرائها وتناقله فيما بينها ، وتذيعه بين القبائل الأخرى عن طريق

<sup>(</sup>١) العمدة : ١٥/١ ؛ وديوان شعر زياد الأعجم ، جمع وتحقيق : د. يوسف حسين بكار ، دار المسيرة ، ط١ ، ٣٠٠٤هـ - ١٩٨٣م : ٤٨-٤١ .

<sup>(</sup>٢) ديوان الحطيئة ، د. محمد قميحة ، دار الكتب العلمية ، بيروت - لبنان ، ط١ ، ١٤١٣هـ - ۱۹۹۳ د د ک .

<sup>(</sup>٣) العمدة : ١/٠٥ .

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه: ٢٨/١. لم يرد في كتب الحديث و لا في شروحها .

<sup>(</sup>٥) الفاضل : ١٠.

الرواية الشفوية التي ظلت مدة طويلة وسيلة لانتقال الشعر العربي عبر الأجيال، كما كان للشعراء رواة يروون أشعارهم ويذيعونه بين القبائل العربية ومن أمثال هؤلاء، امرؤ القيس كان راوية أبي دؤاد الابادي وخاله المهلهل بن ربيعة وابن خذام، وزهير راوية أوس بن حجر زوج امه وخاله بشامة بن الغدير، والأعشى راوية المسيب بن علس ، ثم كان زهير يلقن طريقته في الشعر لأبنه كعب وللحطيئة أيضاً (۱).

فضلاً عن اعتراف الجاهليين لنا بأنهم قد ورثوا القول عن أسلافهم وأخذوه عمن سبقهم في قول الشعر . فامرؤ القيس حين يقف على الاطلال ليبكي ويستبكي لا يسن سنة جديدة وإنما كان يحذو في ذلك حذو شاعر سبقه في القول اسمه (ابن خذام) إذ يقول : [الكامل]

### عوجا على الطّلَل المَحيل لعلنا نَبكي الديارَ كَما بكى إبنُ خِذام (٢)

وتكاد لا تختلف صورة الشعر في العصر الإسلامي عن صورة الشعر في العصر الجاهلي، فقد جاء الإسلام يحمل معه رسالة جديدة ومفاهيم وقيماً جديدة، إذ جاء الإسلام فغير كثيراً من الأوضاع التي كانت سائدة في المجتمع، فقضى على المثل القديمة وأصل محلها قيماً ومثلاً جديدة، وعلى الرغم من ذلك كله فقد بقي الشعر العربي كما هو إلا تطوراً ضئيلاً ملحوظاً، إذ يقول الدكتور شوقي ضيف "ان الشعراء لم يتطوروا بشعرهم على هدي الإسلام في هذا العصر الأول من

<sup>(</sup>١) ينظر: تاريخ الأدب العربي، أحمد حسن الزبات: ٣٦.

<sup>(</sup>۲) ديوان امرئ القيس ، تح : محمد أبو الفضل إبراهيم : ١١٤ . وابن خذام لا ديـوان لـه ؛ ينظر : الشعر والشعراء : ١٢٩/١ ؛ وقضية عمود الشعر في النقد العربي القـديم : ١٥ ؛ وتاريخ الأدب العربي – العصر الجاهلي ، د. شوقي ضيف ، دار المعارف ، مصر ، ط١٥، ١٩٩٠م : ١٨٣ .

### الفصل الأول .. المواقف الشعرية لأبي زيد القرشي

عصوره إلا تطوراً ضئيلاً ومحدوداً ، وكأنما عاقتهم الصورة القديمة التي ألفوها في صناعة الشعر ... إلا قليلاً جداً وفي أبيات يسيرة"(١) .

وهذا ما دفع ابن سلام في كتاب (طبقات فحول الشعراء) إلى أن يضع المخضرمين في طبقات الجاهلين إذ لم يجد عندهم ما يميزهم من أسلافهم (٢).

وتأسيساً على ما سبق فإن القرشي قد احتج في الجمهرة بشعر لشعراء من الجاهلية والعصر الإسلامي حتى العصر الأموي وهو الشعر الذي يحتج به ولا يحتج بغيره إذ قال: "فهذه التسع والأربعون قصيدة عيون أشعار العرب في الجاهلية والإسلام وأنفس شعر كل رجل منهم"(٣).

إن هذا الاحتجاج بأشعار القدماء أكده اللغويون والنحويون مؤكدين أنه لايحتج بشعر المتأخرين ، وأن آخر زمن للاحتجاج بشعر العرب هو منتصف المئة الثانية ، وأخر من يحتج بشعره من الشعراء هو الشاعر إبراهيم بن هرمة المتوفى سنة (١٥٨هـ) ، وأول الشعراء الذين لا يحتج بشعرهم هو الشاعر بشار بن برد المتوفى سنة (١٦٧هـ) فهو أول المحدثين . إن ما يؤكد رأي القرشي وموقفه ممن سبقوه من النقاد القدماء رأي الجاحظ إذ يقول : "وفضيلة الشعر مقصورة على العرب ، وعلى من تكلّم بلسان العرب" (٤) ، ويبدو من كلام الجاحظ أن الدافع لاختراع الشعر عند العرب هو تخليد مآثرهم فكان من ثم هو ديوانهم (٥) .

وقد ذكر ابن قتيبة رأيه ان الله سبحانه وتعالى خص العرب به إذ يقول السّعر الذي أقامه الله تعالى لها مقام الكتابة لغيرها ، وجعله لعلومها

<sup>(</sup>١) التطور والتجديد في العصر الأموي ، د. شوقي ضيف ، دار المعارف ، القاهرة ، ط٢ ، ٩٥٩م : ٢٣ .

<sup>(</sup>٢) ينظر : التطور والتجديد في العصر الأموي : ٢٣ .

<sup>(</sup>٣) الجمهرة: ١/١٩.

<sup>(</sup>٤) الحيوان: ١/٥٥.

<sup>(</sup>٥) ينظر : المصدر نفسه : ١/٥٥ .

مستودعاً ، ولآدابها حافظاً ، ولأنسابها مقيداً ، ولأخبارها ديواناً لا يرث على الدهر، ولا يبيد على مر الزمان ، وحرسه بالوزن ، والقوافي ، وحسن النظم، وجودة التخبير من التدليس والتغيير ، فمن أراد أن يحدث به شيئاً عسر ذلك عليه"(١).

أراد القرشي أن يثبت أن الشعر ديوان العرب ، وأن يعطي للشعر العربي القيمة الدلالية ويتمثل في قيم الانتماء إلى القبيلة والدفاع عنها ، أو الذود عن العقيدة، أو تمثيل النص الشعري قيم العصر وروحه وهو ما وضحه القرشي بعبارت الصريحة حين عد الشعر ديوان العرب وسجل حياتهم ومآثرهم ويمثل أيضاً سجلاً لتاريخهم وحضارتهم (٢) ، فضلاً عن ذلك أراد القرشي أن يعطي للشعر العربي الذي يمثل أهمية ودلالة تاريخية واجتماعية وقومية من خلال حصره للشعر العربي الذي يمثل ديوان العرب في العصرين الجاهلي والإسلامي ، فضلاً عن أن القرشي يعترف صراحة بأن النماذج الشعرية المختارة في الجمهرة هي عيون الشعر العربي قبل العصر العباسي (٣) .

### ٢- مضمون الحكمة والإبداع الفني في الشعر:

ورد هذا المضمون في القسم الثالث من مقدمة الجمهرة ، المتعلق بمواقف النبي هي من الشعر والشعراء (ئ) . أراد القرشي أن يثبت أن اللغة الشعرية تمنح الشاعر وسيلة في منتهى الدقة والقوة في سبيل تقديم ما اصطلح عليه في الوسط النقدي بـ (الحقيقة الشعرية) التي تمنح القارئ بدورها دليلاً دقيقاً لمدى استيعاب تجربة الشاعر أو خبرته لتلك الحقيقة لاسيما إذا أدركنا ان جمال أي قصيدة

<sup>(</sup>١) تأويل مشكل القرآن : ٢٠ .

<sup>(</sup>٢) ينظر: الجمهرة: ١/٥٥.

<sup>(</sup>٣) ينظر : المصدر نفسه : ١/١٩ .

<sup>(</sup>٤) ينظر : المصدر نفسه : ١/٣٥ .

وروعتها ، يكمن في تأثيرها الكلي لدى القارئ والسامع الذي يستجيب لها عقلياً وعاطفياً من خلال حركة كلماتها وألفاظها ودلالتها وقدرتها على خلق الصورة الشعرية أو الفنية لأنها معطف الاستجابة الحقيقية للشعر ، لاسيما أن الألفاظ وحدها لا تخلق الحياة في القصيدة ولكن من خلال علاقات تلك الألفاظ بغيرها هي التي تجسد الحركة والحياة في القصيدة وتحدد مدى قوة تأثيرها (۱) .

إن المفاهيم المستعملة في صياغة الخطاب توصف بأنها علامات دالة كمفهوم الطبع ، أو الصنعة ، أو اللفظ ، أو المعنى ، أو الرقة وأن مفهوم الإبداع الفني هو واحد من هذه المفاهيم ، إذ لا يوجد خطاب لا يشمل تصوراً ما للإبداع الفني ، ولاسيما أن مفهوم الإبداع الفني يؤدي دوراً حيوياً في الخطاب النقدي القديم (٢) .

إن ما يؤيد رأي القرشي في قوة تأثير الشعر في عقل المتلقي ما أشار إليه (بروكلمان) من أن أصل التسمية هو أن الشاعر في العصر الجاهلي كان يلبس زيّاً خاصاً شبيها بالكاهن ، ومن هنا أيضاً تسميته بالشاعر ، أي العالم لا بمعنى أنه كان عالماً بخصائص فن أو صناعة معينة ، بل بمعنى أنه كان شاعراً بقوة تأثير شعره السحرية ، وقوة تأثير الإبداع الفني المؤثرة في السامع والقارئ (٢) .

و لاشك أن وضوح هذا الارتباط الوثيق هي بين الشاعر والكهانة والسحر، إذ اتَّهم كفار قريش النبي على بأنه كاهن أو شاعر أو ساحر، وحينما سُئل الشاعر

<sup>(</sup>۱) ينظر : التحليل النقدي والجمالي للأدب ، د. عناد غزوان ، دار آفاق عربية للصحافة والنشر ، بغداد - العراق ، ١٩٨٥م : ٣٠ .

<sup>(</sup>٢) ينظر : مفهوم الإبداع الفني في النقد العربي القديم ، مجدي أحمد توفيق ، الهيئة العامة للكتاب ، ٩٩٣ م : ٢٨٦ .

<sup>(</sup>٣) ينظر: تاريخ الأدب العربي ، بروكلمان ، ترجمة: مجموعة بإشراف محمود فهمي ، الهيئة المصرية العامة للكتاب ، ١٩٩٣م: ١٠٦/١ ؛ والنقد الأدبي ، ستانلي هايمن ، ترجمة: د. احسان عباس ود. محمد يوسف نجم ، دار الفكر العربي ، مصر – القاهرة ، (د.ت) : ٢٣٤/٢ .

عبد الله بن رواحة ما الشعر ؟ فقال : "شيء يختلج في صدري فينطق به لساني ، قال : قال فأنشدني . فأنشده شعره الذي يقول فيه : [البسيط]

## فَتُبَّتَ اللَّهُ ما آتاكَ مِن حَسَن قَفُوتَ عيسى بإذن اللَّهِ وَالقَدَر (١)

فقال النبي ﴿ : وإياك ثبّت الله ، وإياك ثبّت الله ، وإياك ثبّت الله ، وإياك ثبّت الله السامع يكن لليونان وحدهم متفردين عن منابع الإبداع الشعري وقوة تاثيره في السامع والقارئ ، بل نجده عند العرب في الجاهلية بما يحملون من أفكار في هذا الشان ، فقد أدرك العرب أن الشعر حين يصدر من نفس قائله لا يصدر كما هو شأن غيره من الكلام ، بل أدركوا أن لابد أن يكون من وراء هذا الشعر قوى خفية ليست ذات طبيعة بشرية ، ولما كان لديهم اعتقاد بوجود بعض تلك القوى من جن وشياطين فذهبوا إلى نسب الشعر إليها ، ولعل في هذا ما يؤكد دعوى من رأى وجود ارتباط قديم بين الشعر والكهانة والسحر (٣) .

إن ما يؤيد رأي القرشي من قوة تأثير الشعر كثير من النقاد ومنهم ابن طباطبا حينما عبر عنه أحسن تعبير ، إذ قال : "فإذا ورد عليك الشّعر اللّطيف المعنى ، الحلو اللّفظ ، التّام البيان ، المعتدل الوزن ، مازج البروُّوح ولاعم الفهم ، وكان أنفذ من نفث السحر ، وأخفى دبيباً من الرُّقي ، وأشد طرباً من الغناء ، فسلل السّخائم وحلّل العُقد ، ... وكان كالخمر في لطف دبيبه والهائه وهزرِّه وإثارته"(٤) .

وثمة نصوص ذكرها القرشي في جمهرته تؤكد قوة تأثير الشعر في السامع والقارئ ، نذكر منها ، قال القرشي "أتى الشاعر حسان بن ثابت إلى النبي الله قال :

<sup>(</sup>۱) ديوان عبد الله بن رواحة ، د. وليد قصاب ، دار العلوم للطباعة والنشر ، بيروت - لبنان ، ١٤٠٢هــ - ١٩٨٢م : ٩٥ .

<sup>(</sup>٢) العقد الفريد: ١٢٨/٦. لم يرد في كتب الحديث و لا في شروحها.

<sup>(</sup>٣) البيان والتبيين: ١/٢٨٩.

<sup>(</sup>٤) عيار الشعر: ٢٣.

يا رسول الله ، إن أبا سفيان بن الحارث(١) هجاك وأسعده على ذلك نوفل بن الحارث(٢) ، وكفار قريش ، أفتأذن لى أن اهجوهم يا رسول الله ؟ فقال النبي ﷺ فكيف تصنع بي ؟ فقال أسلَّك منهم كما تُسلُّ الشعرةُ من العجين ! قال لــه أهجهــم وروح القدس معك ، واستعن بأبي بكر ، فإنه علاَّمة قريش بأنساب العرب فقال حسان يهجو نوفل بن الحارث: [الطويل]

> وَإِنَّ ولاة المَجدِ مِن آل هاشيم وَما وَلَدَت أَبِناءُ زُهرَةَ مِنكُـمُ

بَنو بنتِ مَخزوم وَوالدُكَ العَبِدُ صميماً ولَم يَلحق عَجائزَكَ المَجدُ فأنت لئيم نيطَ في آل هاشيم كما نيطَ خَلفَ الراكِب القَدَحُ الفَردُ(٣)

قال فلما أسلم أبو سفيان بن الحارث قال له النبي ﷺ أنت منى وأنا منك و لا سبيل إلى حسان"(٤) . ومن النصوص التي وردت في الجمهرة والتي تؤكد تأثير قوة الشعر في نفسية القارئ والسامع ، قال القرشي "قال الرسول ﷺ إلى حسان فقال : هاتِ ما قلت فيَّ وفي أبي بكر ، فقال حسان : قلت يا رسول الله : [البسيط]

إذا تَذَكَّرتَ شَجُواً مِن أَخ ثِقَالَةٍ فَإِذكُر أَخاكَ أَبا بَكر بما فَعَالاً التَّالَى الثانيَ المَحمودَ شيمته وَأُوَّلَ الناس طُرًّا صدَّقَ الرُسلا

<sup>(</sup>١) هو ابو سفيان ، المغيرة بن الحارث بن عبد المطلب بن هاشم القرشي ، أحد الأبطال الشعراء في الجاهلية والإسلام ، وهو أخو النبي في الرضاعة ، ولما أظهر النبي الدعوة إلى الإسلام عاداه وهجاه وأصحابه ، ثم أسلم ، وشهد فتح مكة وصفين وأبلى بلاءً حسناً توفى سنة (٢٠٨هـ) ، الاعلام: ٢٧٦/٧ .

<sup>(</sup>٢) هو نوفل بن الحارث بن عبد المطلب الهاشمي القرشي ، صحابي ، كان من أغنياء قريش وشجعانهم ، أخرجه قومه يوم بدر فأسر ، ثم أسلم وشهد فتح مكة ، توفى سنة (١٥هـــ) ، الاعلام: ٨/٤٥.

<sup>(</sup>٣) ديوان حسان بن ثابت ، شرح وتقديم : الأستاذ عبدأ مهنا ، دار الكتب العلمية ، بيروت – لبنان ، ط۲ ، ۱۶۱۶هـ – ۱۹۹۶م: ۹۹-۱۰۰ .

<sup>(</sup>٤) الجمهرة: ٣٦/١. لم يرد في كتب الحديث و لا في شروحها .

وَثَانِيَ اِثْنَينِ في الغارِ المُنيفِ وَقَد وَكَانَ حِبَّ رَسولِ اللَهِ قَد عَلِموا خَيرَ البَريَّةِ أَتقاها وَأَعدَلَهــــــا

طافَ العَدُوُّ بِهِ إِذْ صَعَّدَ الجَبَلا مِنَ البَرِيَّةِ لَم يَعدِل بِهِ رَجُلا إِلا النَبِيَّ وَأُوفاها بِما حَمَللا(١)

فقال في : صدقت يا حسان ، دَعُوا لي صاحبي قالها ثلاثاً "(٢) ، وإلى كثير من النصوص التي ذكرها القرشي والتي تبين وتؤكد قوة تأثير الشعر في عقل المتلقي ، وإذا بحثنا عن نصوص خارج الجمهرة فنجد نصوصاً كثيرة تؤيد ما ذهب إليه القرشي منها ما ورد على لسان الإمام علي (عليه السلام) تعقبياً على اختلاف بعض الشعراء من أصحابه في أي الشعراء أشعر فكان من جوابه إذ يقول : "كل شعرائكم محسن ولو جمعهم زمان واحد وغاية واحدة ومذهب واحد في القول لعلمنا أيهم أسبق إلى ذلك وكلهم قد أصاب الذي أراد وأحس فيه وإن يكن أحد فضلهم فالذي لم يقل رغبة ولا رهبة امرؤ القيس بن حجر فإنه كان أصحتهم بادرة وأجودهم نادرة"(٦)، أي أن قوة تأثير الشعر في عواطف الناس وأحاسيسهم الذي كان يصنع في نفوسهم أحياناً ما يصنعه السيف والسنان ، حتى قال بعضهم جرح اللسن كجرح اليد(٤) ، إذ إن العرب القدماء كانوا يرون إلى الإبداع الشعري بكثير من الحيرة والدهشة ولئن عدّه كثير منهم عملاً من أعمال الجن ، إذ إن المظفر العلوي رأى فيه هبة من الله ومنحة يختص بها من يشاء(٥) . وهناك من الباحثين من رأى في ربط

<sup>(</sup>۱) ديوان حسان بن ثابت : ۱۸۰-۱۷۹ .

<sup>(</sup>٢) الجمهرة: ٣٧/١ . لم يرد في كتب الحديث و لا في شروحها .

<sup>(</sup>٣) الأغاني: ١٦/١٦. ٤٠٧-٤. .

<sup>(</sup>٤) ينظر: نهاية الأرب في فنون الأدب، شهاب الدين النويري (ت٣٣٣هـ)، دار الكتب والوثائق القومية، القاهرة، ط١، ٢٢٣هـ: ٢٩/٦؛ ولباب الآداب، الثعالبي (ت٢٩٨هـ)، تح: أحمد حسن، دار الكتب العلمية، بيروت - لبنان، ط١، ١٤١٧هـ - ١٩٩٧م: ١٠٧٠ والبيت لامرئ القيس. ولو عن ثنا غيره جاءَني وَجَرْحُ اللِّسان كَجُرْحُ اللِّسان كَجُرْحُ اللِّسان كَجُرْحُ اللِّسان كَجُرْحُ اللِّسان كَبُره جاءَني الديوان: ١٨٥٠.

<sup>(</sup>٥) ينظر: نضرة الاغريض: ٣٥٨.

الإلهام بالقوى الخارجية دليلاً على مدى استعظام القدماء لظاهرة الإبداع الفنّي، فهي خارجة عن حدود المقدرة العادية للإنسان ومغايرة للمعقول من القول والعمل (۱)، إذ إن النظر في شعر الشعراء يكشف بعض ما في إبداعاتهم من تعقد وتردّد بين لحظات ينساب فيها القلم ويفعل فيها الإلهام الشعري فعله ولحظات أخرى يلجأ إليها الشاعر في التغيير والتبديل والتنقيح والتعديل (۲).

ومهما يكن من أمر فلعل مجمل ما سلف من شأنه أن يؤكد على نحو شبه حاسم موقف القرشي على ما جاء في القسم الثالث في الجمهرة وموقف النبي شمن الشعر والشعراء ، فضلاً عن أهمية الإبداع الشعري وقوة تأثيره في وجدان المتلقي ليؤكد ذلك أيضاً قول أبي عبيدة ، حينما مر برجل ينشد شعراً فطول فيه فقال له أبو عبيدة "أما أنت اتعبت نفسك بما لا يجدي عليك ، وما كان أحسن من أن تقصر من حفظك في هذا الشعر ما طال ، ألم تعلم أن الشعر جوهر لا ينفد معدنه ، فمنه الموجود المبذول ، ومنه المفوز المصون ، فعليك البحث عن مصونه يكثر أدبك ، ودع الإسراع إلى مبذوله كي لا يشغل قلبك" ثم أنشد أبو عبيدة : [الوافر]

# مَصُونُ الشِّعْرِ تَحْفَظُهُ فَيكْفِي وحَشْوُ الشَّعْرِ يُورِثُكَ المَلاَلا(٣)

إذ ليس كل ما يقال من شعر فهو شعر مؤثر في نفس الإنسان ، وإنما الشعر الحقيقي هو الشعر الذي يؤثر في جوهر الإنسان وله ردود فعل واضحة لدى السامع والقارئ . إن موقف القرشي من الشعر أراد أن يصل إلى مفهوم واسع ومهم إلا وهو مفهوم الإبداع الشعري ومدى أهميته في نفس السامع والمتلقي .

<sup>(</sup>۱) ينظر: الأسس الفنية للنقد الأدبي ، عبد الحميد يونس ، طبعة دار المعرفة ، مصر - القاهرة ، ١٩٥٨م: ٧.

<sup>(</sup>٢) ينظر: الأسس النفسية للإبداع الفني في الشعر، مصطفى سويف، دار المعارف، مصر - القاهرة، ط٣، ١٩٧٠م: ١٩٧٠.

<sup>(</sup>٣) الجمهرة: ٤٤/١. الشاعر لا ديوان له.

إذ إن الإبداع في الشعر جرى على ألسنة أصحاب النبي وقد ذكره القرشي في الجمهرة، إذ قال القرشي قول المفضل: "ولم يبق أحد من أصحاب النبي إلا وقد قال الشعر أو تمثل به"(١)، فمن ذلك قول الخليفة أبي بكر الصديق في يرثي النبي في: [الوافر]

أُجدَّكَ ما لِعَينِكَ لا تَنامُ كَأَنَّ جُفونَها فيها كِلامُ (١)

وقال الخليفة عمر بن الخطاب الله الكامل]

مازلت مذ وضعوا فِراش محمد كيما يُمرَّضَ خائفاً أتوجع (٦)

وقال الخليفة عثمان بن عفان 🐗 : [المتقارب]

أَيا عَينُ فَآبِكي وَلا تَسأمي وَحُقَّ البُكاءُ عَلى السنيِّدِ (٤)

وقال الإمام علي ﷺ: [الطويل]

أَلا طَرَقَ الناعي بِلَيلِ فَراعَني وَأَرَّقني لَمَّا اِستَهَلَّ مُناديا(٥)

لاشك أن استعمال اللغة الشعرية الجميلة المؤثرة لها الأثر الكبير في إبراز قوة الإبداع في الشعر وقوة تأثيره لدى السامع أو القارئ ، فضلاً عن أن الشعر الذي لا يمتلك الإبداع الفني لا يؤدي الغرض المطلوب . إذ إن مهارة الشاعر إنما هي في ملاءمته الدقيقة بين ألفاظه ومعانيه ، إذ لا يطغى فيها جانب على جانب ، فلا يصبح

<sup>(</sup>١) الجمهرة: ١/٤٤.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه: ٤٤/١؛ ديوان أبي بكر الصديق ( الله مكتبة الهلال: ١٦١.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه: ٤٤/١ . الشاعر لا ديوان له .

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه: ١/٤٤. والبيت لأبي بكر الصديق و وجاء في ديوان (أيا عينُ جودي و لا تسأمي)، الديوان: ٨٤؛ ونسبه شهاب الدين النويري (ت٧٣٣هـ) إلى أبي بكر الصديق بلفظ (يا عين فابكي و لا تسأمي)، نهاية الأرب في فنون الأدب: ٢٠٠/١٨.

<sup>(°)</sup> الجمهرة: ١/٤٤. ديوان الإمام علي بن أبي طالب (عليه السلام) ، عبد الرحمن المصطاوى ، دار المعرفة ، بيروت – لبنان ، ط٢ ، ٢٢٦هـ – ٢٠٠٥م: ١٥٩.

# الفصل الأول .. المواقف الشعرية لأبي زيد القرشي

لفظياً خالصاً ، ولا يصبح رمزياً خالصاً ، ومعنى ذلك أن على الشاعر أن يستعمل ألفاظه الشعرية المؤثرة في السامع والقارئ يصل إلى قمة الإبداع الفني الشعري $^{(1)}$ .

<sup>(</sup>١) ينظر: في النقد الأدبي، د. شوقي ضيف: ١١٣.

### المبحث الرابع مواقفه الشعرية في الجمهرة

تناول القرشي في الجمهرة مواقف متنوعة ، ويركز كل قسم من أقسام الجمهرة على مواقف معينة سواء أكانت مواقف شعرية أم مواقف نقدية ويمكن تقسيم هذه المواقف الشعرية من خلال متن المقدمة الطويلة للجمهرة ، إذ أثار القرشي بعض المواقف منها:

### ١ – موقفه من أولية الشعر:

تناول القرشي هذا الموقف في الفصل الثاني في الجمهرة، إذ تكلم على اقدمية الشعر العربي التي أراد من خلالها أن يؤكد أن الشعر موجود في عمق التاريخ من خلال ذكره أشعاراً لآدم (عليه السلام) وبعض الملائكة (عليهم السلام) مستنداً في موقفه إلى قول المفضل الذي يقول فيه: "وقالت الأشعار العمالقة، وعاد، وثمود" (١)، ولعل من أقدم النصوص التي تشير إلى تاريخ ظهور الشعر ما قالم الجاحظ وهو في صدد حديثه عن تعدد ما اخترعه الأمم من أنماط لتخليد أمجادها وتراثها وحضارتها إذ يقول "وقد كانت العرب في جاهليتها تحتال في تخليدها، بأن تعتمد على الشعر الموزون والكلام المقفى، وكان ذلك هو ديوانها (١)، وأما من ناحية اختراع الشعر أو بدايته فلا يراه ضارباً ومتعمقاً في التاريخ ، إذ يقول "وأما الشعر فحديث الميلاد، صغير السنّ، أول من نهج سبيله، وسهل الطريق إليه: امرؤ القيس ابن حجر، ومهلهل بن ربيعة، فإذا استظهرنا الشعر، وجدنا له إلى ان جاء الله بالإسلام – خمسين ومائة عام، وإذا استظهرنا بغاية الاستظهار فمائتي عام (١)).

ولاشك أن ابن رشيق لا يبتعد عن رأي الجاحظ فيما ذهب إليه من نشأة الشعر ، فقد رأى أن العرب احتاجت إلى الغناء بمكارم أخلاقها ، وطيب أعراقها

<sup>(</sup>١) الجمهرة: ١/٣٢.

<sup>(</sup>٢) الحيوان: ١/١٥.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه: ٢/١٥-٥٣ ؛ ويذكر في موضع اخر من الكتاب نفسه إذ يقول "وقد قيل الشّعر قبل الإسلام في مقدار من الدهر أطول ممّا بيننا اليوم وبين أوّل الإسلام" وأولئكم عندكم أشعر ممن كان بعدهم: ٢٠/٦ .

وأنسابها ، وذكر أيامها الصالحة ، وأوطانها النازحة ، وفرسانها الأمجاد ، وسمحائها الأجواد ، لتهتز أنفسها إلى الكرم والفضيلة ، وتعلم أبناءها على حسن الشيم فتوهموا أعاريض جعلوها موازين الكلام ، فلما تمَّ لهم وزنه سموه شعراً ، لأنهم شعروا به (۱) . إذ إن هذه الآراء قلقة لا يبدو فيها الإقناع حينما نعرض رأي بروكلمان الذي يرى أن من الأرجح أن الشعر كان يتطور تطوراً تدريجياً لنماذج بدائية ربما ابتدأت بالسجع الذي تطور فيما بعد إلى الرجز (۲) ، وأن هذا الرأي أيضاً لم نجد تأكيداً له في كتب القدماء .

إن هذا الموقف الذي تبناه القرشي في الجمهرة من خلال بعض الأخبار التي نقلها ونسبها إلى آدم عليه السلام ، وإلى الأمم المتعمقة في التاريخ مثل (العمالقة وعاد ، وثمود ، وإبليس ، والملائكة ، وجبريل) ، وان ما يفند صحة هذا الشعر المنسوب إلى هؤلاء هو رأي ابن سلام فقد وضح هذه الظاهرة في مقدمة كتاب (طبقات فحول الشعراء) ، إذ قال "وفي الشعر مصنوع مفتعل موضوع كثير لا خير فيه ، ولا حجّة في عربيّة ، ولا أدب يستفاد ، ولا معنى يستخرج ، ولا مثل يضرب، ولا مديح رائع ولا هجاء مقذع ولا فخر معجب ولا نسيب مستطرف ، وقد تناوله قوم من كتاب إلى كتاب ، لم يأخذوه عن أهل البادية ، ولم يعرضوه على العلماء ، وقد اختلف العلماء بعد في بعض الشّعر كما اختلف في سائر الأشياء فأما التقوا عليه فليس لأحد أن يخرج منه "(") ، كما يرى ابن سلم أن كثيراً من العوامل أدت إلى افتعال الشعر ، منها التجاء القصاص وأصحاب المغازي والسير المعومن الشعر وهجنه وحَمل لكل غثاء منه محمد بن إسحاق مولى أل مخرمة بن عبد الشعر وهجنه وحَمل لكل غثاء منه محمد بن إسحاق مولى أل مخرمة بن عبد

<sup>(</sup>١) ينظر: العمدة: ١/٢٠ .

<sup>(</sup>٢) ينظر : تاريخ الأدب العربي ، بروكلمان : ١١٠/١-١١١ .

<sup>(</sup>٣) طبقات فحول الشعراء ، محمد ابن سلام الجمحي ، تح : محمد محمود شاكر ، دار المدني، جدة ، (د.ت): ٤/١ .

المطلب بن عبد مناف وكان من علماء الناس بالسير ، فقبل الناس عنه الأشعار وكان يعتذر منها ويقول ، لا علم لي بالشعر ... فكتب في السير أشعار الرجال الذين لم يقولوا شعراً قط ، وأشعار النساء ، فضلاً عن الرجال ثم جاوز ذلك إلى عاد وثمود فكتب لهم أشعاراً كثيرة ، وليس بشعر إنما هو كلام مؤلف معقود بقواف. أفلا يرجع إلى نفسه فيقول من حمل هذا الشعر ومن أداه منذ آلاف السنين"(١) والله تبارك وتعالى يقول: ﴿ فَقُطِعَ دَائِرُ ٱلْقَوْمِ ٱلَّذِينَ ظَلَمُواْ ﴾ (٢) أي لا بقية لهم ، وقال أيضاً تبارك وتعالى : ﴿ وَأَنَّهُ وَ أَمَّكُ عَادًا ٱلْأُولَى ﴿ وَأَنْهُ وَلَهُ عَادًا اللَّهُ وَلَى اللَّهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ وَتَعَالَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلّمُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى أن هؤ لاء لم يقولوا شعراً قط بالعربية بأقوال طائفة من الرواة في ان أول من تكلم العربية ونسى لسان أبيه إسماعيل بن إبراهيم صلوات الله عليهما"(٤) . ويؤكد الجاحظ في كتاب الحيوان رأي ابن سلاّم إذ يقول: "فلمّا أهلكهم الله تعالى كما أهلك الأمـم مثل عاد وثمود والعمالقة" (٥) ، كما ورد في عيون الأخبار لابن قتيبة إذ قال : "قـــال سبيع لأهل اليمامة ، يا بني حنيفة ، بعداً كما بعدت عاد وثمود"(٦) . كما جاء في العقد الفريد لابن عبد ربه الأندلسي إذ يقول: "جاء على النبي محمد ﷺ وفد ظبيان ابن حدّاد قال فكان أكثر بنيه بناتٍ وأسرعهم نباتاً ، عاد وثمود ، فرماهم الله بالدّمالق، وأهلكهم بالصواعق" $({}^{()})$ .

<sup>(</sup>۱) طبقات فحول الشعراء: 1/V- .

<sup>(</sup>٢) سورة الأنعام : ٥٥ .

<sup>(</sup>٣) سورة النجم: ٥٠-٥١.

<sup>(</sup>٤) طبقات فحول الشعراء: ٩/١؛ وكذلك ينظر: محاضرات في تاريخ النقد عند العرب، د. ابتسام مرهون الصفار، د. ناصر حلاوي، وزارة التعليم العالي والبحث العلمي، بغداد، ط۲، ٩٩٩م: ٩١.

<sup>(</sup>٥) الحيوان: ١٠٢/١.

<sup>(</sup>٦) عيون الأخبار: ٨٩/١.

<sup>(</sup>٧) العقد الفريد: ٢٩٨/١.

إن جميع هذه الروايات التي ذكرناها تؤكد أن لا شعر لهؤلاء ولكن فقدان الوثائق الشعرية المكتوبة إلى إقدام بعض الرواة وبعض شعراء القبائل إلى انتحال الشعر ووضعه على لسان شعراء الجاهلية ، بل وضع شعر على لسان آدم عليه السلام والأنبياء السابقين ، وعلى لسان رجال القبائل البائدة كعاد وثمود وغيرهم . ومن الأشعار التي وردت في الجمهرة التي نسبت إلى آدم عليه السلام ما نقله القرشي من قول المفضل : "قال سألت أبي عن أول من قال الشعر فأنشدني هذه الأبيات: [الوافر]

> تُغيّرت البلادُ ومَنْ عليها تغيّر كُلّ ذي لَون وطَعْم وجَاورنا عَدقٌ ليس يَفنَى أهَابِلُ إِن قُتِلْتَ فَإِنَّ قَلبِي

فَوَجْهُ الأرض مُغبرِ قبيحُ وَقَلَّ بَشَاشَةَ الوَجْه الصَّبيحُ أمينٌ لا يَمُوتُ فَنَستريـــحُ عَليكَ اليومَ مُكتئبٌ قَريعُ (١)

وذكر القرشى أنَّ إبليس عدو الله أجاب آدم بهذه الأبيات: [الوافر]

فَفِي الفردوس ضاق بك الفسيخ تُنحّ عَن الجنان وساكنيها وقَلبُكَ مِن أَذَى الدُّنيا مريــــخُ وكنت بها وزو دكك في رخاع فَما بَرحَتُ مُكايدتي ومَكْري بكفك مِنْ جنان الخلدِ ريــــــــــُ (٢)

وَلُولاً رَحْمَةُ الرَّحمن أمسني وروي القرشي أيضاً أن بعض الملائكة عليهم السلام قال هذا البيت: [الوافر] لدوا للموت وإبنوا للخراب

فَكُلُهُمُ يَصيرُ إلى الذهاب (٣)

<sup>(</sup>١) الجمهرة: ٣١/١؛ الحماسة البصرية ، ابن الحسن البصري (ت٥٩هـ) ، تـح: مختار الدين أحمد ، عالم الكتب ، بيروت - لبنان ، (د.ت) : ٢٠٤/١ .

<sup>(</sup>٢) الجمهرة: ٣١/١ ؛ مجانى الأدب في حدائق العرب ، يعقوب شيخو (ت١٣٤٦هـ) ، مطبعة الآباء اليسوعيين ، بيروت – لبنان ، ١٩١٣م : ١٧٨/٤ .

<sup>(</sup>٣) الجمهرة: ١/١٦؛ الحيوان: ٢٣/٣؛ الحماسة البصرية: ٢/٢٧. والبيت إلى أبي العتاهية ، إذ جاء بلفظ (فكلكم يصير إلى تباب) . ديوان أبي العتاهية ، دار بيروت للطباعــة والنشر ، بيروت ، ٤٠٦هـ - ١٩٨٦م : ٤٦ .

وقال القرشي قول المفضل إذ يقول وقد قالت الأشعار العمالقة ، وعاد ، و ثمود : الوافر ]

لَعلَّ الله يَصبْحُنا غَمَامَا قد أَضْحُوا ما يُبينون الكلاما فَقَد أَمستُ نِساوُهم أيامى فَقَد أَمستُ نِساوُهم أيامى فَمَا تَخْشَى لِعاديً سِهَاما وَلا لُقُوا التحية والسَّلاما(١)

ألا يا قيل ويُحكَ قُم فَهيْدِ مُ فَهيْدِ مُ فَيَستي أرضَ عاد إنَّ عداداً من العَطش الشديد بأرض عاد وإنَّ الوَحْشَ تأتيهم جَهَاراً فَقَبِّح وَفْدكُمْ من وَفد قَوم

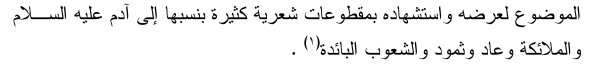
إذ لا شك أن القرشي قد وقف من نسبة هذه الأشعار إلى قائليها موقف ريبة وحيرة وشك ، وهو موقف راو وناقد ثاقب وحافظ للشعر العربي ، إذ عبر عن رأيه حين أورد أبيات شعرية لآدم عليه السلام فقال : "فالله أعلم أكان ذلك أم لا"(٢) ، ومن الأدلة التي تؤيد موقف القرشي موقف ابن سلام أيضاً إذ يقول : "ولم يكن لأوائل العرب من الشعر إلا أبيات يقولها الرجل في حاجته وإنما قصدت القصائد وطول الشعر على عهد عبد المطلب وهاشم بن عبد مناف وذلك يدل على إسقاط شعر عاد وشهود وحمير وتبع"(٣) ، وكذلك أردفه بدليل آخر في ذلك إذ قال : "ما لسان حمير وأقاصي اليمن اليوم بلساننا ولا عربيتهم بعربيتنا ، فكيف بما علي عهد عاد وثمود"(أ) ، بهذه الأدلة يعدها ابن سلام من قبيل الوضع والنحل وقد ذهب محقق الجمهرة إلى أن ما جاء في هذا القسم من أخبار وشعر لا سند له من الصحة مستنداً إلى آراء النقاد ومنهم ابن سلام وأدلته القطعية الذي عاش قبل القرشي بمدة غير قليلة . ويشير رأي الدكتور أمجد الطرابلسي أن القرشي تحدث بأسهاب عن هذا

<sup>(</sup>١) الجمهرة: ١/٣٢.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه: ١/١٦.

<sup>(</sup>٣) طبقات فحول الشعراء: ٢٦/١؛ ينظر: محاضرات في تاريخ النقد عند العرب، د. ابتسام مرهون الصفار، د. ناصر حلاوي: ٩٢.

<sup>(</sup>٤) طبقات فحول الشعراء: ١١/١.



إن ذلك التتاقض في الروايات يجعلنا حذرين في اتخاذ موقف محدد في هذا الشأن ، والبحث في إصرار القرشي في الجمهرة إلى تعمده في هذا الإسهاب عن موقفه من أولية الشعر العربي ، من خلال هذه المجموعة من الأخبار والروايات ، فضلاً عن تجاهله آراء من سبقوه في هذا الموضوع كابن سلام والجاحظ وابن قتيبة وابن عبد ربه الأندلسي ، إذ لم يقف على آرائهم ، ولكن تحمل هذا الإصرار التاريخي لحاجته لتأكيد موقفين مهمين وترسيخها أولهما أراد ان يثبت قدم الشعر العربي ، وذلك بنسبته إلى أول مخلوق إنساني وهو آدم عليه السلام ، وأن آدم عليه السلام تكلم العربية ليصل إلى حقيقة مفادها أن الشعر هو ديوان العرب وأول من تكلم به العرب ، أما الموقف الآخر فهو كثرة الشعر قبل الإسلام وذلك أراد إبراز مقدرة الإنسان العربي وإقرار سبقه في الشعر والإبداع الفني ، إذ أراد القرشي إثبات دلالة تاريخية من خلال هذا الموقف .

### ٢- موقفه من موقف النبي ﷺ من الشعر:

وهو من القضايا المهمة التي تناولها القرشي في كتابه الجمهرة ، ويعد هذا الموقف تركيزاً مهماً على موقف الإسلام من الشعر ؛ لأن النبي على هو الذي يمثل

<sup>(</sup>١) ينظر: نقد الشعر عند العرب: ٣٩.

الإسلام ، إذ ركز القرشي على تقديم روايات وأخبار شعرية كثيرة للشعراء وأصحاب النبي و لاسيما الخلفاء (رضي الله عنهم أجمعين) ، إذ خاض القرشي هذا الموقف بشكل مفصل في الفصل الثالث من كتاب الجمهرة .

والشعر هو مظهر من مظاهر الحياة العقلية والشعورية ، يتأثر بالثورات الفكرية والرجَّات القومية والدينية ، على نسبة قوتها وضعفها ، أكثر مما يتأثر من المظاهر الأخرى من جوانب الحياة ؛ لأن الشعر عاطفة وخيال وهما أسرع الأشياء إلى التأثر بالأحداث ، والانفعال بنوازع الثورات على اختلاف أشكالها .

لذلك ما كاد يظهر الإسلام في الحجاز ، وانقسمت العرب بين مؤيدين ومعارضين ، حتى كان الشعر أول مشارك في المعركة وانقسم الشعراء على فريقين، فريق مع الرسول ، وفريق عليه ، إذ كانت الكثرة أول الأمر عليه والقلة معه ، واشتد الفريقان احدهما في تأييد الدين الجديد والآخر الدفاع عن الدين القديم حتى انتشر في جميع جزيرة العرب .

إن النبي كان يعرف منزلة الشعر ومكانته عند العرب ويقدره ، فقرتب إليه الشعراء وكافأهم وسمع لهم واستنشدهم ، بل اتخذ له شعراء يؤيدون الدعوة ويهجون خصومها وأمرهم بقول الشعر ، ودعا لهم بتأييد الله ، ولقد كان عليماً بالشعر وروايته ونقده ، وهو أفصح العرب السيما كان عصره حافلاً بالشعراء والبلغاء والخطباء والفصحاء (١) .

يقول الجاحظ: "كان لرسول الله شعراء ينافحون عنه وعن أصحابه بأمره وكان ثابت بن قيس خطيب رسول الله"(٢)، ويقول أنس بن مالك خادم النبي ي القدم علينا رسول الله وما في الأنصار بيت إلا وهو يقول الشعر"(١).

<sup>(</sup>٢) البيان والتبيين: ٢٠١/١.

إذ أراد القرشي أن يعبر عن موقف النبي الموافق للشعر وأهميته في الجاهلية والإسلام، إذ يقول القرشى: "ولم يزل النبى ﷺ يعجبه الشعر ، ويُمدح ، فيثيب عليه، ويقول : هو ديوان العرب ويقول : "إن من الشعر لحكمة وإن من البيان لسحراً "(٢) ، إذ إن هذا القول دليل قاطع على اعتراف النبي بالشعر والشعراء وبيان موقفه منهم . وقال ﷺ: "الشعر كلام من كلام العرب جزل تتكلم به العرب في نواديها ، وتسل به الضغائن من بينها"(٣) ، لاسيما كان عصر البعثة حافلاً بالشعر كالمناقضات بين شعراء المدينة وشعراء مكة وغير مكة ، من الذين خاصموا الإسلام إذ كان شعراء قريش يهجون النبي ﷺ وأصحابه وكان شعراء الأنصار يناقضون هذا الهجاء ، إذ كان ﷺ يتحرج من الشعر ويتألم بالقدر الذي يظنه كثير من الناس ، ولم يكن بمستطيع أن يفعل ذلك ، فالشعر سلاح ماض من الأسلحة العربية ، لا يستغني عنها صاحب دعوة ، وهو كتاب الجاهلية ، وديوان أخبارها ، إذ ليس بدعاً أو شيئاً غريباً أن يعجب الرسول العربي بالشعر العربي ، كما يعجب به أصحاب الذوق الرفيع. و لاشك فيه أن موقف الرسول ﷺ من الشعر والشعراء والإعجاب بـــه ومكافأة الشعراء وحمدهم وتوجههم كثير (٤) . لقد أعجب ﷺ بشعر النابغة الجعدي حينما وقف بين يديه و أنشده: [الطويل]

<sup>(</sup>١) العقد الفريد: ٦/٤٦٦.

<sup>(</sup>٢) الجمهرة: ٣٥/١. فقرن البيان بالسحر فصاحة منه ، وجعل من الشعر حكماً ؛ لأن السحر يخيل للإنسان ما لم يكن للطافته وحيلة صاحبه ، وكذلك البيان يتصور فيه الحق بصورة الباطل ، وبالعكس ؛ لرقة معناه ، أبلغ البيانين عند العلماء هو الشعر ؛ العمدة : ٢٧/١ .

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه: ١/٣٥ ، وكذلك العمدة : ٢٨/١ . لم يرد في كتب الحديث و لا في شروحها.

<sup>(</sup>٤) ينظر : دلائل الإعجاز ، عبد القاهر الجرجاني ، تـح : د. محمـد التنجـي ، دار الكتـاب العربي ، بيروت ، ط١ ، ٩٩٥م : ٣٢ .

## بِلَغنا السَماءَ مَجدنا وَجُدُودنا وَإِنَّا لَنَرجُو فَوقَ ذَلكَ مَظهَرا(١)

فقال ﷺ: "إلى أين يا أبا ليلى ، فقال : إلى الجنة يا رسول الله بك ، فقال ﷺ: إلى الجنة إن شاء الله"(۲) ، وفي رواية أخرى "فقال النبي : (أين المظهر يا ابا ليلي)، وفي لفظ: قال: (على أين ؟ لا أم لك) فقال: الجنة ، فقال النبي: (أجل إنْ شاء الله)" (٣) . فهذه القصة بها تصوير لمدى إعجاب الرسول ﷺ بالشعر وتقديره للشعراء.

كما ورد في الجمهرة قول القرشي إذ اذن الرسول ﷺ صراحةً إلى الشاعر حسان بن ثابت لهجاء قريش فقال له: "اهجهم وروح القدس معك ، واستعن بأبي بكر، فإنه علامة قريش بأنساب العرب"(٤) فقال حسان: [الطويل]

وَإِنَّ ولاة المَجدِ مِن آل هاشيم بنو بنتِ مَخزوم وَوالدُكَ العَبِدُ صميماً ولم يلحق عجائزك المجد كَما نيط خَلفَ الراكِب القَدَحُ الفَردُ(٥)

وَمَا وَلَدَت أَبِنَاءُ زُهْرَةَ مِنِكُــمُ فأنت لئيم نيط في آل هاشــم

<sup>(</sup>١) ديوان النابغة الجعدي ، جمع وتحقيق : د. واضح الصمد ، دار صادر ، بيروت - لبنان ، ط۱، ۱۹۸۰م: ۸۵.

<sup>(</sup>٢) الجمهرة: ١/٣٩؛ العقد الفريد: ٦/٥٦؛ العمدة: ١/٥٥؛ دلائل الإعجاز: ٣٦.

<sup>(</sup>٣) الفوائد ، ابن ميمي الدقاق البغدادي (ت٣٩٠هـ) ، تح : نبيـل سـعد الـدين جـرار ، دار أضواء السلف ، الرياض ، ط١ ، ٢٢٦هـ - ٢٠٠٥م : ١٧٨ ؛ وردت هذه القصة بألفاظ متقاربة في كنز العمال في سنن الأقوال والأفعال ، علاء الدين على بن حسام الدين ابن قاضي خان القادري الشاذلي المتقي الهندي (ت٥٧٥هـ) ، تح : بكري حياني وصفوة السقا، مؤسسة الرسالة ، ط٥ ، ١٤٠١هـ - ١٩٨١م : ٦٠١/١٣- ٢٠٠٢ .

<sup>(</sup>٤) الجمهرة: ٣٦/١؛ شرح معانى الآثار، أحمد بن محمد بن سلامة بن عبد الملك الطحاوي (ت۲۳۸هـ) تح: محمد زهري النمار ، دار الكتب العلمية ، بيروت ، ط١ ، ١٣٩٩هـ : ٢٩٧/٤ ، رقم الحديث ٦٤٩٤ . العقد الفريد : ١٤٦/٦ ؛ إذ وردت بلفظ (اهجهم وجبريك معك) .

<sup>(</sup>٥) ديوان حسان بن ثابت : ٩٩-١٠٠ .

و لأهمية الشعر عند الرسول ﷺ يقول القرشي: "ولم يبق أحد من أصحاب رسول الله ﷺ إلا وقد قال الشعر أو تمثل به"(١) . إذ إن حفظ الأشعار التي تتغني بالخلق القويم يقوم النفس ويهذبها كما نجد هذا التوجيه في قول الخليفة عمر عليه إذ يقول: "أرووا من الشعر أعفه ، ومن الحديث أحسنه ، ومن النسب ما تواصلون عليه، وتعرفون به ، فرئب رحم مجهولة قد عُرفت فوصلت ، ومحاسن الشعر تدل على مكارم الأخلاق ، وتتهى عن مساويها"<sup>(٢)</sup> ، لاشك أن غاية الشعر هـو التعبيـر عن واقع الحياة العربية وإصلاح ذات البين ، وكأن الشاعر رسول الخير والإصلاح، إذ نجد للشاعر مكانة كبيرة في عهد الرسول ﷺ في بيئته ومجتمعه وأن كل ما يقوله الشاعر يدرج ضمن التصرفات الإنسانية التي يفترض أن تسهم في البناء ونشر الدين الإسلامي مثلما يطلب من الفرسان والمقاتلين والمجاهدين ، ولعلم الرسول ﷺ بمكانة الشعر بين العرب ومحاولته توجيه الشعراء على وفق الوجهة التي تخدم الدعوة الإسلامية ، نجده يشجع شعراء المسلمين ليكون شعرهم وسيلة من وسائل نشر الدين الإسلامي وهدم معاقل الكفر والضلل ، إذ لاشك أن سلطة الشاعر وقصيدته فاقت قوة تأثير السيف المقاتل حين يحسن الشاعر استعمال هذه الوسيلة ، وهنا يبرز أمامنا توجيه الرسول ﷺ للشعراء وتصحيح بعض الألفاظ لوقوف الشعراء هذا الموقف المتميز في المجتمع العربي في عصر الدعوة الإسلامية (<sup>٣)</sup> . فضلاً عن تعظيم النبي ﷺ الصنف الجيد من الشعر العربي واهتمامه

<sup>(</sup>١) الجمهرة: ١/٤٤.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه: ٢/١ . لم يرد في كتب الحديث و لا في شروحها .

<sup>(</sup>٣) ينظر: الأمالي في الأدب الإسلامي، د. ابتسام مرهون الصفار، مطابع بيروت، لبنان، ط١، ١٤٣٢هـ – ٢٠١١م: ٢٨؛ وكذلك ينظر: محاضرات في تاريخ النقد عند العرب، د. ابتسام مرهون الصفار، د. ناصر حلاوى: ٣٠-٣١.

# ستُبدي لَكَ الأَيّامُ ما كُنتَ جاهِلاً ويَأتيكَ بالأَخبار مَن لَم تُزَوِّدِ

فقال هذا من كلام النبوّة (۱) . وكان في يشجع الشعر ويثيب عليه ، وله شعراؤه الذين اتخذ منهم سيوفاً بتارة يسلها على أعدائه ، ومن هولاء الشعراء: حسان بن ثابت ، وكعب بن مالك ، وعبد الله بن رواحة (۲) ، وكان الرسول في يقول للأنصار: "ما يمنع القوم الذين نصروا رسول الله بسلاحهم أن ينصروه بألسنتهم ، فقال حسان بن ثابت : أنا لها ، وأخذ بطرف لسانه وقال : والله ما يسرني به مقول بين بصرى وصنعاء (۳) ، إذ انبرى لهم حسان بن ثابت وعاونه من شعراء الأنصار جماعة وعلى رأسهم كعب بن مالك ، وعبد الله بن رواحة وكان الصحابة كما كان الرسول يقدرون الشعر، إذ أنشد كعب قصيدته التي استعطف فيها الرسول ومطلعها: [البسيط]

<sup>(</sup>۱) الجامع ، ابن عمرو بن راشد الأزدي (ت١٥٥هـ) ، تح: حبيب الرحمن الأعظمي ، المجلس العلمي الباكستان ، وتوزيع المكتب الإسلامي ، بيروت – لبنان ، ط٢ ، ١٤٠٣هـ: المجلس العلمي الباكستان ، وتوزيع المكتب الإسلامي ، بيروت – لبنان ، ط٢ ، ١٤٠٩هـ: الله بن رواحة ؛ إذ ورد (عن أم المؤمنين عائشة (رضي الله عنها) قيل لها هـل كـان النبي التمثل بشيء من الشعر قالت : نعم كان يتمثل بشعر عبد الله بن رواحة ، ويتمثل ويقول (ويأتيك بالأخبار من لم تزود) ؛ الأدب المفرد ، البخاري محمد بن إسماعيل بـن إبـراهيم (ت٢٥٦هـ) ، تح : سمير أمين الزهيري ، مكتبة المعارف للنشر والتوزيع ، الرياض ، ط١، ١٢٠٩هـ – ١٩٩٨م : ٢٤٤ ، رقم الحديث (٢٩٢) ؛ العقد الفريد : ١٢٠/٦ ؛ ديـوان طرفة بن العبد ، شرح وتقديم : مهدي ناصر المانع ، دار الكتب العلمية ، بيروت – لبنان ، ط٣ ، ٢٤٢هـ – ٢٠٠٢م : ٢٩

<sup>(</sup>٢) ينظر: المنتخب من عصور الأدب ، تأليف مجموعة من الأساتذة منهم: د. ذو النون المصري ، الناشر عالم الكتب ، مصر – القاهرة ، ١٩٧٥م: ٢/١٤.

<sup>(</sup>٣) الأغاني: ٤/٤ .

## بانت سُعادُ فَقَلبي اليَومَ متبولُ مُتيَّمٌ إثرَها لَم يُجزَ مَكبولُ (١)

أنشدها في المسجد والرسول والصحابة يستمعون إليه ثم يخلع الرسول والبردته عليه ، وقد أثر عن الخلفاء الراشدين أنهم يحفظون الشعر ويستشهدون به في خطبهم ويتمثلون في كلامهم ، وأثر عنهم جميعهم حب الشعر والشعراء والإثابة على الشعر ولاسيما الشعر الأخلاقي منه ، ولأهمية الجانب الخلقي عند العرب في صدر الإسلام إذ يرى الدكتور سمير سرحان أن للشعر صلة وثيقة بالأخلاق ، فهو يرى أن الشعر العظيم هو شعر أخلاقي مهما كان الهدف منه (٢) .

لاشك أن موقف القرشي وتركيزه على إيراد هذه الأخبار والروايات في الجمهرة هو لتأكيد حقيقة ثابتة أن الشعر العربي في ظل الإسلام هو شعر لنصرة الدين والحق لا شعر غواية أو كهانة ، ولذا نجد أن الشعر الجيد هو الشعر الدي يلامل المعنى الجيد ، إذ لاشك أن مكانة الشاعر عند النبي الله مرتبطة بمدى ارتباط الشاعر بالنزعة الدينية والإنسانية .

نستنتج مما سبق أن القرشي قد تجاهل جانباً مهماً في جمهرته ذلك هو موقف الإسلام من الشعر ، إذ لم يوضح هنا الموقف على الرغم من علم القرشي بورود آيات قرآنية تنزه الرسول على من قول الشعر ، إذ لم يرد أي نص قرآني في الجمهرة يتعلق بالشعر العربي .

لقد اختلف الباحثون في تقدير موقف القرآن الكريم من الشعر تبعاً لتفاوت ثقافاتهم واجتهاداتهم بتحديد البعد الأدبي لكلمة (شعر) شكلاً ومضموناً ، إذ احتا الشعر مكانة مهمة ومرموقة من حياة العرب قبل الإسلام وبعده ، فالشعر ليس كلاماً موزوناً مقفى ولكنه هو الحياة كما تعيشها ، فهو يصورها ويبدع في تصويرها كما

<sup>(</sup>۱) الأغاني: ۹۲/۱۷؛ ديوان كعب بن زهير ، شرح ودراسة: د. مفيد قميحة ، دار الشوّاف للطباعة والنشر ، السعودية – الرياض ، ط۱ ، ۱۶۱هـ – ۱۹۸۹م: ۱۰۹ .

<sup>(</sup>٢) ينظر : النقد الموضوعي ، د. سمير سرحان ، دار الشؤون الثقافية ، بغداد ، ١٩٩٠م: ٦٩.

يحسها الشاعر ، فضلاً عن أن الشعر هو ثقافة العرب وفكرهم الشمولي ، وهو مستودع آدابهم ومستحفظ أنسابهم فلا غرابة إذا ما قدسته العرب<sup>(۱)</sup>.

إن خلاصة موقف القرشى من موقف الرسول على من الشعر تتلخص من خلل هذه الروايات التي أوردها القرشي تدل صراحة على رعاية الرسول ﷺ للشعر وإعجابه به ومكافأته عليه ، لاسيما الشعر الذي يصب في الخير والصلاح ونصرة الدعوة الإسلامية وبناء المجتمع ، فضلاً عن شعر الهداية والأخلاق . أما بخلف ذلك فإن الرسول ﷺ يقف منه موقف النفور والسيما إذا كان الشعر يخاصم الدعوة وينهج نهجاً مخالفاً لمبادئ الدعوة الإسلامية ، وكان ﷺ ذا علم بالشعر وروايته وهذا واضح من سياق الأخبار والروايات التي قدمها القرشي في الجمهرة وبشكل واضح لا لبس فيه . ولا يغض من الشعر أن الله سبحانه وتعالى يقول في نبيه : ﴿ وَمَا عَلَّمْنَكُ ٱلشِّعْرَ وَمَا يَنْبَغِي لَهُمَ ﴾ (٢) لأن حكمة ذلك واضحة وهي دفع الشبهة عن القرآن وتنزيهه عن الشعر وكذلك أن الرسول ﷺ كان مشغولاً بعظائم الأمور وهداية الناس وبث كلمة الإسلام والسلام في الأرض ، فضلاً عن أنه ﷺ لم يخلق شاعراً وإنما خلق نبياً ومفكراً ومصلحاً وزعيماً روحياً للبشرية كافة ، فضلاً أن الشعر على مــــا كان ﷺ في عصر النبوة قريب من منهج الجاهليين فيه من الفجور والكذب والمبالغة والهجاء والنفاق بما لا يليق بالنبي ولا ينبغي له<sup>(٣)</sup> ، ومن هذا كله ليس معناه أن الرسول على ينهى عن قوله أو يضعف من منزلته .

<sup>(</sup>۱) ينظر: محاضرات في تاريخ النقد عند العرب، د. ابتسام مرهون الصفار، د. ناصر دلوي: ٣٤-٣٣.

<sup>(</sup>٢) سورة يس: ٦٩.

<sup>(</sup>٣) ينظر : دلائل الإعجاز : ٢٥-٢٤ .

يقول ابن رشيق: "وليس من بني عبد المطلب رجال ونساء من لم يقل الشعر حاشا النبي " $^{(1)}$ . وتقول أم المؤمنين عائشة رضي الله عنها: "الشعر منه حسن ومنه قبيح، خذ بالحسن ودع القبيح " $^{(7)}$ .

وكان أبو بكر هذا حذق بالشعر ونقده ، وروى عنه أنه قدم النابغة فقال: "هو أحسنهم شعراً وأعذبهم بحراً وأبعدهم قعراً"(") ، وكان الإمام علي عليه السلام ناقداً وروى عنه أنه فضل امرأ القيس فقال فيه : رأيته أحسنهم نادرة ، وأسبقهم باردة ، وأنه لم يقل لرغبة أو لرهبة"(أ) . فضلاً عن علم الخليفة عمر بن الخطاب بالشعر وحكومته بين الشعراء (أ) . خلاصة القول لقد أغفل القرشي في كتابه الجمهرة موقف القرآن من الشعر ولم يُشر إلى أي نص قرآني أو آية تخص الشعر والشعراء ، ويبدو لي أنه أراد أن يبين موقف السنة النبوية المتمثلة بالنبي وأصحابه من الخلفاء الراشدين ، فضلاً عن أن السنة هي التي تزيد القرآن الكريم وضوحاً ؛ لأنها سارت على منهج القرآن الكريم ، إذ إن القرشي أورد في الجمهرة كثيراً من أقوال الرسول وأشعار الصحابة رضي الله عنهم أجمعين وكان موقف القرشي واضحاً مؤيداً لما جاء بالسنة النبوية ؛ لأنه يعد الشعر العربي ممثلاً لتاريخها الحضاري والإنساني .

### ٣- موقفه من قول الجن للشعر:

<sup>(</sup>١) العمدة : ١/٣٦ .

<sup>(</sup>٢) الأدب المفرد ، البخاري محمد بن إسماعيل (ت٢٥٦هـ) : ٤٦٦ ، رقم الحديث (٨٦٦) ؛ المزهر : ٢٦٥/٢ .

<sup>(</sup>٣) المزهر: ٢/٢٠٤. لم يرد في كتب الحديث و لا في شروحها.

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه: ٢٠٥/٢. لم يرد في كتب الحديث و لا في شروحها .

<sup>(</sup>٥) ينظر: الجمهرة: ٤١-٤١؛ ينظر: المزهر: ٤٠٩/٢.

اهتم القرشي اهتماماً واضحاً بهذا الموقف من خلال عرضه روايات وأخباراً وأشعاراً كثيرة في هذا الموضوع التي وردت في الفصل الرابع من الجمهرة ، لمــــا لهذا الموضوع من أهمية كبيرة عند الشعراء قديما لأنها مرتبطة بمفهوم (الطبع) عند الشعراء ، إذ يقول الدكتور طه الحاجري ان الشعر في الجاهلية كان يعد صناعة يلتمس ويهيئ لها الوسائل ويصطنع لها الأسباب<sup>(١)</sup> ومن هنا نفهم النابغة في قبته التي كانت تضرب له في سوق عكاظ ، حين استمع إلى طائفة من الشعراء الكبار المتنافسين في الجاهلية وأعجبه أبو بصير الأعشى والخنساء فقال لها "والله لـولا أن أبا بصير أنشدني آنفاً لقلت إنَّك أشعر الجنّ والإنس"(٢) . فالنابغة قد جمع بين الجن والأنس معاً ؛ لأن الإبداع كان يروغ إلى عالم فوق الطبيعة ولم يكن قد نزل إلى الطبيعة بعد ، وفي القرآن الكريم مظاهر من هذا الفهم ، ففي سورة الشعراء مظاهر من إيمان الجاهليين بفكرة الشياطين المنزلة على الشعراء . إن موضوع السورة كلها إثبات على أن القرآن منزل من عند الله ، وليس كالشعر الذي إتهم به الرسول ﷺ ينزل من عند الشياطين وارتبطت الغواية بالشيطان لا بالشعر فوردت كلمة (الغاوون) مرتين مرتبطة بالشياطين لأن الشعر في البيئة العربيــة كــان مرتبطــاً بالقوى الغيبية (٦) ، إذ كان النابغة قد مكث زماناً لا يقول الشعر فأمر يوماً بغسل ثيابه وعصب حاجبيه على عينيه ، فعندما نظر إلى الناس أنشد الشعر (٤) ، إذ إن النابغة حاول من خلال ذلك ان يمارس طقساً خاصاً لقول الشعر ذا طابع سحري ؛ لأن الجن الموحية لها حضور شديد في كل إبداع . وللشعر عند العرب غاياته ؛ لأنه

<sup>(</sup>۱) ينظر: في تاريخ المذاهب الأدبية ، د. طه الحاجري ، مطبعة رويال ، مصر – الاسكندرية ، ۱۹۵۳م: ۲۹.

<sup>(</sup>٢) الشعر والشعراء: ٣٣٢/١.

<sup>(</sup>٣) ينظر : مفهوم الإبداع الفنى في النقد العربي القديم : ٢٩٥ .

<sup>(</sup>٤) ينظر: الشعر والشعراء: ١٥٨/١.

كان مرتبطاً عندهم بالسحر وكان له وقعاً في نفوسهم ، إذ كان الشاعر في الأمه السالفة كالعالم اليوم كلاهما يصدر عن غاية واحدة هي كشف حقائق الأشياء وإخضاع ما في الحياة لإرادة الإنسان ، وكذلك كان الحال بالنسبة لارتباط الشعر بالسحر عند العرب ، إذ كان الساحر والشاعر كلاهما في رأي القدماء يصدران عن قوة خفية توحي لهما ، وتكشف أمامهما حجب الغيب، وتمدهما بعلم ما لا يعلم به بقية الناس . لهذا اعتقدوا قديماً أن لكل شاعر شيطاناً يقول معه الشعر إذ قال ابو النجم (۱) : [الرجز]

# إنّي وَكُلُّ شَاعِر مِنَ البَشَر شيطانُهُ أَنثَى وَشَيطاني ذَكَر (٢)

إذ إن أقرب ضروب الشعر عندهم إلى السحر الهجاء ؛ لأنه يؤذي كما يؤذي السحر . والشعر كذلك ضرب من الكهانة ، أو قريب منها ؛ لأنه أحيانا يسرجم بالغيب، ويتقول بالباطل في صورة الحق ، ولهذا نزل القرآن ليهاجم الشعراء في بعض الآيات ويقرن بينهم وبين السحرة ، في اللعب في عقول الناس وتضليلهم ، إذ قرن الله سبحانه وتعالى بين الشعر والسحر ، وبين الشعر والقرآن (١) ، إذ قال تعالى ينفي أن القرآن الكريم شعر : ﴿ وَمَا هُو بِقَولِ شَيْطُنِ رَجِيمٍ (١) فَأَيْنَ تَذْهَبُونَ (١) إِنْ هُو إِلّا ذِكُرٌ لِينَا لِينَ الشعراء : ﴿ وَمَا هُو بِقِلُ السّعراء الله عليه وينزل سبحانه وتعالى في سورة الشعراء :

<sup>(</sup>۱) هو أبو الفضل بن قدامة أبو النجم من بني بكر بن وائل ، وهو من أكابر الرجاز ، ومن أحسن الناس إنشاداً للشعر وكان يحضر مجالس عبد الملك بن مروان وولده هشام ، وكان ينزل في سواد الكوفة توفي سنة (۱۳۰هـ) . الاعلام : ١٥١/٥ .

<sup>(</sup>٢) الحيوان : ١٩٨/١ ؛ والشعر والشعراء : ٥٨٨/٢ ؛ وكذلك ينظر : تاريخ النقد العربي ، محمد زغلول سلام : ٣٤ . والشاعر لا ديوان له .

<sup>(</sup>٣) ينظر: تاريخ النقد العربي ، د. محمد زغلول سلام: ٣٤.

<sup>(</sup>٤) سورة التكوير : ٢٥-٢٨ .

# إني ليلقي عليَّ الشَّعْر مكتهلٌ من الشَّياطِين إبليس الإباليسُ (٢)

إذ كانت الشعراء تزعم ان الشياطين تلقى على أفواهها الشعر وتلقنها إيّاه ولكل فحل منهم شيطان (٣).

واما الفرزدق فإن أشعاره تبدو بفضل شيطانه جميلة إذ يقول: [البسيط] كَأَتَّها الذَهَبُ العِقيانُ حَبَّرَها لسانُ أَشْعَر خلق الله شيطانا(٤)

وفي هذا الاتجاه نجد كُثير عزة يروي أن ابتداءه الشعر كان بتأثير مباشر من أحد الجن فيقول: "ما قلن الشعر حتى قُولته، قيل له وكيف ذاك، قال: بينما أنا يوماً نصف النهار أسير على بعير لى بالغميم أو بقاع حمدان، إذا راكب قد دنا منى

<sup>(</sup>١) سورة الشعراء: ٢٢١-٢٢١.

<sup>(</sup>٢) ثمار القلوب في المضاف والمنسوب ، عبد الملك بن محمد أبو منصور الثعالبي ، دار المعارف ، القاهرة ، (د.ت) : ٧٠ . والبيت لم يرد في الديوان .

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه: ٧٠.

<sup>(</sup>٤) الحيوان : 7/3 ، وكذلك ثمار القلوب في المضاف والمنسوب : 1 ؛ ديوان الفرزدق ، الأستاذ علي فاعور ، دار الكتب العلمية ، بيروت – لبنان ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4 ، 4

حتى صار إلى جنبي فتأملته ، وهو يجر نفسه جراً . فقال لي الشعر وألقاه علي ، قلت : من أنت ، قال : أنا قرينك من الجن فقلت الشعر "(١) . وجاء الكميت إلى الفرزدق قائلاً له : "نفث على لساني فقلت شعراً فأحببت أن أعرضه عليك فإن كان حسناً أمرتني بإذاعته ، وإن كان قبيحاً أمرتني بستره ، فقال له الفرزدق : أما عقلك فحسن وإني لأرجو أن يكون شعرك على قدر عقلك "(١) . وكان الشاعر بشار بن برد ينفرد من بين الشعراء باختياره عدم الانقياد إلى ما سماه (شنِقناق) وهو من الجن ، اكتفاءً منه بمقدرته الخاصة إذ يقول : [الطويل]

دَعاني شبنِقناقٌ إلى خَلفِ بكرَةٍ فَقُلتُ اترُكنّي فَالتَفَرُّدُ أَحمَدُ (٢)

وقد فسر الجاحظ عبارة بشار بقوله: "أحمد في الشعر أن لا يكون لي عليه معين"(٤).

ومن هنا نجد القرشي يعزز موقفه من خلال الروايات والأخبار الشعرية المتنوعة التي تتضمن رواية الجن شعر الشعراء سواء أكانوا شعراء الأنس أم شعراء الجن . إذ ورد في الجمهرة قول جن عبيد "ومن عبيد لولا هبيد" (٥) ، إذ يقول المتقارب]

أنا الصلادم أُدعَى الهبيدُ حَبوتُ القوافي قَرمَيْ أسَدْ عَبِيداً حَبوتُ بشراً على غيرْ كدّ عَبيداً حَبوتُ بشراً على غيرْ كدّ

<sup>(</sup>١) الأغاني: ٣٢/٩.

<sup>(</sup>۲) المصدر نفسه: ۳۰/۱۷.

<sup>(</sup>٣) الحيوان : ٦/٤٣٤ ؛ ديوان بشار بن برد ، شرح الأستاذ : محمد الطاهر بن عاشور ، تعليق : محمد رفعت فتح الله – محمد شوقي أمين ، القاهرة ، ١٣٧٣هـ – ١٩٥٤م ، الأبيات لم ترد في الديوان .

<sup>(</sup>٤) الحيوان: ٦/٤٣٤.

<sup>(</sup>٥) الجمهرة: ١/٧١.

مَنْحَنَاهُم الشَّعْرَ عَن قُدْرَةٍ فَهَلْ تَشْكُرُ اليومَ هذا مَعدد (۱) والصلادم وواغم من أشعر الجن (۲) .

وكذلك الشاعر الأعشى الذي يفتخر ويتباهى بخليله وجنه (مسحل) فيقول: [الطويل]

وَما كُنتُ ذَا خُوفُ ولَكِن حَسِبِتُني إِذَا مِسحَلٌ يُسدِي لِيَ القَولَ أَفرقُ شَريكَانِ فَيما بَينَنا مِن هَـوادَةٍ صَفِيّانِ إنسي وجِنِّ مُوفَّـــقُ يَقولُ فَلا أَعيا بقولِ يقول ــه كَفانِيَ لا عَيُّ وَلا هُوَ أَخـرَقُ (٣)

ويذكره في سياق آخر حينما هجاه جهنام فقال: [الطويل]

دَعَوتُ خَليلي مِسحَلاً وَدَعوا لَهُ جَهَنّامَ جَدعاً للهَجين المُذَمَّم (٤)

فالأعشى هنا يقر صراحة بأن شعره لا يعد أن يكون هبة دون مقابل من مسحل شريكه في الشعر ، وأن إدعاء الأعشى بشراكة الجن له ينطوي على كثير من إرادة بث الذعر والرهبة في نفوس المتلقين للشعر وهي غاية يتحقق فيها كثير من مجد وعلو الشاعر بحصولها ، ولقد لوح بعض الشعراء إلى ظهور الجن في صورة بشر وشيخ كبير ، فضلاً عن ظهوره كهيئة إنسان من خلال القصة التي ذكرها القرشي في الجمهرة (٥) .

إن الشاعر في لحظات الإبداع قد ينتابه من الشعور ما يحس معه بأنه ينطق من دون إرادة ، أو يحس في أحيان كثيرة بأن القول لديه غدا عصياً من شدة طلبه له أو من شدة حضور ذلك الشيء الذي يختلج في صدره ، وقد يصل به هذا التوتر

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه: ٧/١. الأبيات لم ترد في الديوان.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه: ١/٧٤.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه: ١٠/١؛ ديوان الأعشى: ٢٢١.

<sup>(</sup>٤) الحيوان: ٣٣/٦؛ ديوان الأعشى: ١٢٥.

<sup>(</sup>٥) ينظر: الجمهرة: ١/٢١-٤٩.

إلى الدرجة القصوى يضطر معها إلى أن يتوسل بأشياء وأفعال من شأنها أن تسهم في استحضار القول ، وقد كان للشعراء العرب القدماء طرائق إلى ذلك الاستحضار فتحدثوا عن أشياء مثل شرب الخمر على نحو ما كان يضع أبو نواس وقد سئل "كيف عملك حين تصنع الشعر . قال : أشرب حتى إذا ما كنت أطيب ما أكون نفساً بين الصاحى والسكران ، صنعت وقد داخلني النشاط وهزتني الاريحية"<sup>(١)</sup>. وكذلك كان بعض الشعراء يلتجئ إلى الطبيعة والقلب والتمرغ ، ولعل من أقدم الإشارات في هذا الشأن قول زهير للنابغة: "أخرج بنا إلى البرية، ، فإن الشعر بَرِيُّ فخر حا"<sup>(۲)</sup>.

لاشك أن القرشي حدد مكان (جن الشعراء) من خلال الجمهرة في عدة أماكن منها قمة الجبال<sup>(٣)</sup> ، أو في خيمة بأرض لا أنيس بها<sup>(٤)</sup> ، فضلاً عن وجود الجن بجزيرة في البحر لا أنيس فيها<sup>(٥)</sup> . كذلك أن للجن في الجمهرة وظائف عدة منها الإخبار بمبعث النبي الذي يدعو إلى الحق وإلى طريق مستقيم<sup>(٦)</sup> ، وكذلك وظيفته [ إرشاد وتوجيه الناس إلى عدم التيه في الفيافي $(^{()})$  ، إذ يقول الجن [ [الرجز

يا أيها الشَّخصُ المُضلِّ مَرْكَبُهْ ما حَولْلَهُ مِنْ ذي رَشادٍ يُعْجُبهُ

<sup>(</sup>١) العمدة : ١/٢٠٧ .

<sup>(</sup>٢) الموشح: ١/٩٤.

<sup>(</sup>٣) الجمهرة: ١/٢٤.

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه: ٤٨.

<sup>(</sup>٥) المصدر نفسه: ١/٥٥.

<sup>(</sup>٦) الجمهرة: ١/٢٥.

<sup>(</sup>٧) المصدر نفسه: ١/٦٥.

# دُونَك هذا البكْر منَّا تَرْكَبُكُ وَيَكُركَ الآخر أيضاً تجنبُكُ الأَخْر أيضاً تجنبُكُ

ومن الأخبار التي أوردها القرشي في الجمهرة ، ذكر أن رجلا أتي الفرزدق فقال: إنى قلت شعراً فانظره، قال: أنشد فقال: [البسيط]

# ومنهم عُمرُ المحمُودُ نائلهُ كأنَّما رأسه طينُ الخواتيمُ

قال : فضحك الفرزدق ، ثم قال : يا بن أخى ، إن للشعر شيطانين يُدعى أحدهما الهوبر والآخر الهَوجل ، فمن انفرد به الهوبر جاد شعره وصــح كلامــه ، ومن انفرد به الهوجل فسد شعره وأنهما قد اجتمعا لك في هذا البيت ، فكان معك الهوبر في أوله فأجدت ، وخالطك الهوجل في أخره فأفسدت $^{(7)}$  . إن للقرشي موقفًا من جن الشعراء فقد خصص لها مكاناً واسعاً في الجمهرة لكثرة الأخبار والروايات والأشعار (٣).

فضلاً عن أن القرشي قد اصدر حكماً خاصاً به في نهاية الفصل الرابع من الجمهرة بصدق وواقعية هذه الأخبار وأهميتها في الإبداع الشعري ، إذ يقول في الجمهرة: "وفي مصداق ما ذكرناه من أشعار الجن وقولهم الشعر على ألسن العرب"(٤).

ولاشك ان القرشي أراد إثبات العلاقة التاريخية القديمة بين الجن والشعراء ؟ لأن العرب القدماء كانوا يرون إلى الإبداع والسيما الشعري منه عملاً من أعمال الشعراء القدماء ، وهي غاية يتحقق منها كثير من علو الشاعر ومجده بحصولها . يقول الجاحظ: "إن مع كلُّ فحل من الشعراء شيطاناً يقول ذلك الفحل علي لسانه الشعر "(٥) ، إذ إن لهذه العلاقة ارتباط وثيق موغل في قدم التاريخ .

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه: ١/٥٥؛ وقد ورد في الأغاني يا أيها الساري المُضلِّ . الأغاني: ٩٠/٢٢.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه: ١٠/١.

<sup>(</sup>٣) ينظر : المصدر نفسه : ٢١/١ - ٦١ .

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه: ١٠/١.

<sup>(</sup>٥) الحيوان: ٦/٣٣٦.



# الفصل الثاني ذيك النقدية لأبي زيد القرشي

### المبحث الأول: الآراء والمواقف النقدية العامة:

٢- الموقف من قضية الصدق والكذب والجزالة في الشعر.

### المبحث الثاني: المواقف النقدية في الطبقات الشعرية:

١ - أثر البيئة في الشعر والشعراء .

٢ – جودة شعر الشاعر وشهرتــه .

# المبحث الثالث: المواقف النقدية في الشعر والشعراء:

١ - المقياس الاجتماعي والأخلاقي للشعر وموقف القرشي منه .

٢- التفوق الفني بين الشعراء وموقف القرشي منـــــه.

### المبحث الرابع : دراسة تقويمية للجمهرة :

١ - آراء النقـــاد وتقويمهــم للجمهــدة.

٢ – التأثر والتأثير بين الجمهرة والكتب النقدية القديمة والحديثة .

### الفصل الثانى

### المواقف النقدية لأبى زيد في الجمهرة

للمقدمة الطويلة والمتشعبة والمتنوعة التي وضعها القرشي للجمهرة أهمية كبيرة لما فيها من آراء ومواقف شعرية ونقدية لاسيما الفصل الخامس منها لما فيه من أخبار وروايات وأحكام نقدية متنوعة والتي يركز فيها على تلك المواقف ، إن التركيز على قراءة المقدمة من خلال فصولها الخمسة المتنوعة نجد أنها تختلف في محتواها من فصل لآخر ، بيد أن هذا النوع من المقدمات الطويلة يدل على رصانة هذا الاختيار الشعري الذي حاول المؤلف من خلال مقدمته أن يتميز ممّن سبقه من أصحاب الاختيارات السابقة التي تخلو من هذا النوع من المقدمات الطويلة و المتنوعة (١) .

لاشك أن كتاب الجمهرة يتفق مع المفضليات والأصمعيات في أنه يقوم على اختيار القصائد التي تمثل عيون الشعر العربي الجاهلي والمخضرم والإسلامي (٢) ، وبين لنا المؤلف من خلال المقدمة سبب اقتصاره في الاختيار على الشعر القديم، وهو أن هذا الشعر هو الأصل ، وأن من جاؤوا من بعده من الشعراء كانوا مضطرين إلى الاختلاس من محاسن الشعر ، إذ كان القرشي متأثراً بما أورده في المقدمة من أن أبا عبيدة قال: "فتح الشعر بأمرئ القيس وختم بذي الرّمة"(٣) ، ومن خلال هذه المقولة التي نقلها أبو عبيدة يتبين لنا أن هذه المقدمة الطويلة تعد عملا نقدياً لأبي زيد القرشي (٤).

<sup>(</sup>١) ينظر: الجمهرة: ١٠٠١-١٠٠١.

<sup>(</sup>٢) ينظر: المصادر الأدبية واللغوية في التراث العربي: ٨٢.

<sup>(</sup>٣) الجمهرة: ١/٩٢ .

<sup>(</sup>٤) ينظر : مصادر الشعر الجاهلي : ٥٨٨ .

إن طريقة المؤلف في المقدمة بعرض أخبار وروايات شعرية ونقدية تخص الشعر القديم من دون الخوض في الشعر العباسي ، إذ إن المنهج الذي اتبعه المؤلف وأهتم به اهتماماً خاصاً لكثرة الأخبار المروية وتنوعها في المقدمة وفي جميع فصولها ، لاسيما أنه ينقلها في فصولها الأربعة الأخيرة وهي الفصول الثاني والثالث والرابع والخامس عن علماء الشعر ورواته الثقات الذين حفظوا لنا الشعر العربي ونقلوه بكل دقة وأمانة أمثال شيخه الكبير المفضل الضبي ، وأبي عبيدة وغيرهما من الرواة الثقات الذين وردت أسماؤهم في كتاب الجمهرة وهم كثر .

إن أبا زيد القرشي اعتمد في هذا الاختيار على الرواية الشفهية من هـولاء العلماء والتي تخص الشعراء وأخبارهم وأشعارهم وسبب تفضيلهم على غيرهم من الشعراء.

لاشك أن القرشي استعمل عبارات تكررت كثيراً في مقدمة كتابه مثل (حدثني، وحدثنا، وأخبرني، وأخبرني، وأخبرني، وأخبرنا، وقالت، وقالت، وذكر، وروى آخرون) (۱)، تدل هذه الألفاظ على انه اعتمد في المقدمة على الجانب الإخباري الذي يتضمن أحكاماً نقدية وشعرية متنوعة والتي صدرت من علماء رواة الثقات أمثال الصحابي الجليل عبد الله بن عباس (ت٨٦هـ) (٢)، فضلاً عن المفضل وأبي عبيدة اللذين ذكرتهما آنفاً.

<sup>(</sup>١) ينظر : الجمهرة : ١/١٣ -١٠٠ .

<sup>(</sup>٢) هو عبد الله بن عباس بن عبد المطلب القرشي الهاشمي ، الصحابي الجليل ، ولد بمكة ولازم النبي وروى عنه الأحاديث وشهد معركة الجمل ، توفي بالطائف سنة ٦٨هـ. الأعلام: ٩٥/٤.

لاشك في أن جميع هذه الأخبار المروية شكلت مقدمة واسعة تحمل في صفحاتها كثيراً من المواقف النقدية والشعرية ، فضلاً عن أن كثرة هذه الاخبار والروايات جعلت المقدمة عملاً مميزاً من غيره من الاختيارات الأخرى ، فضلاً عن انها سند من الأسانيد الموثقة في كتب الأدب والنقد القديم .

اما من الناحية النقدية فإن القرشي بين في كتابه سبب اختيار هذه الأشعار ، أما المفضليات والأصمعيات فلم يبين أصحابها سبب الاختيار الشعري وليس فيها تبويب وتقسيم ، وقد التقت الحماسة والجمهرة في صفة التبويب وحدها واختلفت في غيرها ، إذ انضمت الجمهرة إلى المفضليات والأصمعيات في انها قصائد كاملة طوال . أما الحماسة فأشعارها عبارة عن مقطعات قصار (۱) ، وخلاصة القول إن كثرة الأخبار المروية عن الشعر والشعراء قد اتخذها القرشي أحكاماً وآراء نقدية ، التي جعلت كتابه يتميز من باقي الاختيارات الأخرى . فضلاً عن أن هذه الكثرة من الأخبار والروايات المتعددة هي التي أدت إلى أن تكون المقدمة طويلة .

<sup>(</sup>١) ينظر : مصادر الشعر الجاهلي : ٥٨ .

### المبحث الأول

### الأراء والمواقف النقدية العامة

إن الآراء والمواقف النقدية للقرشي كثيرة في اختياره الشعري وقد تتاثرت هذه الآراء والمواقف في أثناء صفحات المقدمة الطويلة التي بيّن من خلالها مواقفه وآراءه النقدية الواضحة من الشعر والشعراء ابتداءً من العصر الجاهلي حتى نهايــة العصر الأموي وهي كثيرة ستظهر من خلال الدراسة والبحث في مباحث الفصل الخمسة القادمة:

# ١ - موقفه من السبق الفني في الشعر:

إن السبق الفنى له أهمية كبيرة في النقد القديم ، إذ جعله المؤلف من آرائه ومواقفه النقدية الواضحة الاسيما في الفصل الخامس من المقدمة ، ويرى القرشي أن السبق الفنى هو الأساس في الجودة والتقدم والتمييز الفنى فـــى الشــعر ، إذ يقــول المؤلف في مقدمته عن الشاعر امرئ القيس: "لو كانت التقدمة تُقدُم في الشعر القدّم على امرئ القيس ابن خِذام الذي ذكره في شعره"(١) ، إذ يقول: [الكامل]

عُوَجا خليليَّ الغَدَاةَ لعلَّنا نَبكِي الدِّيارَ كما بكي إبنُ خِذام (٢)

فأمرؤ القيس حينما يبكى على الطلل كان يحذو حذو شاعر سبقه في البكاء على الطلل و هو (ابن خذام) .

لاشك أن المقولة السابقة تؤكد صراحة رأي القرشى وموقفه في تقدم الشعراء من خلال جودة أشعارهم وليس من خلال التقدم في الزمن ، فضلاً عن أن المعاني

<sup>(</sup>١) الجمهرة: ١/٢٤.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه: ٦٣/١؛ إذ جاء في الديوان "عوجا على الطَّال المُحيـل"؛ ديـوان امـرئ القيس: ١١٤.

الدقيقة هي التي جعلته يقدم امرأ القيس على (ابن خذام) وليس الزمن الشعرى (١).

ولعل أهم نصِّ للنقاد القدماء عبّر عن الإبداع الفني الشعري هو نــص ابـن طباطبا العلوي الذي من خلال تطبيقه يصل الشاعر إلى قمة الإبداع وفيه يقول: "وللشعر أدوات يجب إعدادها قبل مرامه وتكلف نظمه ، فمن نقصت عليه أداة من أدواته لم يكتمل له ما يتكلفه منه ، وبان الخلل فيما ينظمهُ ، ولحقته العيوب من كــل جهة ، فمنها : التوسع في علم اللغة ، والبراعة في فهم الاعراب ، والرواية لفنون الآداب ، والمعرفة بأيام الناس وأنسابهم ومناقبهم ومثالبهم ، والوقوف على مذاهب العرب الشّعرية ، والتصرف في معانيه في كل فن قالته العرب فيه وسلوك مناهجها في صفاتها ... واجتناب ما يشينه من سفاسف الكلام وسخيف اللفظ ، والمعاني المستبردة والتشبيهات الكاذبة والإشارات المجهولة ... وتكون قوافيه كالقوالب لمعانيه ... وتكون الألفاظ منقادة لما تراد له ، غير مستكرهة و لا متعبة ، مختصرة الطرق ، لطيفة الموالج ، سهلة المخارج $^{(7)}$  .

إن الإبداع الفني هو الذي جعل القرشي يقدم امرأ القيس على غيره من الشعراء وبهذا الخصوص يقول الامدي : "لأن الذي في شعره - من دقيق المعاني، وبديع الوصف ، ولطيف التشبيه ، وبديع الحكمة – فوق ما في أشعار سائر الشعراء من الجاهلية والإسلام ، حتى إنه لا تكاد تخلو له قصيدة واحدة من أن تشمل من ذلك

<sup>(</sup>١) ان (السبق الفني) هو كثرة الأشعار وجودتها ورصانتها ، أما (السبق الزمني) فهـو تقسـيم الشعراء على أساس العصر والزمن الشعري كالعصر الجاهلي والإسلام .... ينظر: النقد الأدبي في آثار اعلامه: ١٧٩.

<sup>(</sup>٢) عيار الشعر : ٦-٧ .

على نوع أو أنواع ، ولولا لطيف المعانى ، واجتهاد امرئ القيس فيها وإقباله عليها لما تقدم على غيره ، ولكان كسائر شعراء من أهل زمانه ، إذ ليست لــ فصــاحة توصف بالزيادة على فصاحتهم ، ولا لألفاظه من الجزالة والقوة ما ليس لألفاظهم"(١).

وفي الغرض نفسه يقول ابن رشيق: "وكان امرؤ القيس مقلاً، كثير المعاني والتصرف ، لا يصح له إلا نيف وعشرون شعرا بين طويل وقطعة ، ولا ترى شاعراً یکاد یفلت من حبائله ، وهذه زیادة فی فضله وتقدیمه  $(^{(7)}$  .

لاشك أن هذه النصوص النقدية تدل على أن امرأ القيس كان من أصحاب المعانى ولذلك فضله العلماء والنقاد القدماء وقدموه على غيره من الشعراء ، إذ إنَّ الإبداع الفني الذي سلكه امرؤ القيس في شعره هو الذي جعل القرشي يسبق الامدي وابن رشيق في الحكم نفسه على تقديم امرئ القيس على غيره وهذا هـو موقـف القرشى ورأيه النقدي .

وقد أشار ابن رشيق القيرواني إلى مثال من اختلاف الشـــاعر عـــن ســـائر مستعملي اللغة والتفنن في التعبير فيها عن الدلالات من خلال وقوفه عند امرئ القيس والاحتجاج بشعره وتقديمه على نحو ما يصفه ، فهو إنما كان شاعرا ؛ لأنه لم يشأ استعمال التعبيرات الحقيقية التي يستعملها الناس ، بل اخترع له تعبيرات جديدة ومتميزة عبر المجاز والكناية والاستعارة مما لم يكن للناس به عهد ، فهؤلاء كانوا يقولون (اسيلة الخد) ، حتى قال : (اسيلة مجرى الدمع) ، وكانوا يقولون (تامة

<sup>(</sup>١) الموازنة: ١/٠٤١ . ٤٢١ .

<sup>(</sup>٢) العمدة : ١/٥/١ .

القامة) و (طويلة القامة) و (جيداء) و (تامة العنق) و أشباه هذا ، حتى قال (بعيدة مهوى القرط) . وكانوا يقولون في الفرس السابق : (يلحق الغزال والظليمة) وشبهه ، حتى قال : (قيد الأوايد) ومثل هذا له كثير في شعره ، ولم يكن قبله من الشعراء من خطى لهذه الإشارات والاستعارات غيره (١) .

وهذا يقودنا إلى القول إن شعر الطبع كان في رأي العلماء والنقاد القدماء مقدماً على شعر التصنع والتكلف، وكان من عرف القدماء أن التكلف معناه الإكراه وإظهار الشعر بمشقة وعناء كبيرين، إذ لم يكن الشعراء الجاهليون يتكلفون، إذ إن الشعر المطبوع هو الأصل(٢).

وهذا ما أكده الجاحظ حين قال: "والمعاني مطروحة في الطريق يعرضها العجميّ والعربيّ ، والبدويّ والقروي ، والمدنيّ . وإنما الشأن في إقامة الوزن ، وتخيّر اللفظ ، وسهولة المخرج ، وكثرة الماء ، وفي صحّة الطبع وجودة السّبك ، فإنما الشعر صناعة ، وضرب من النّسج ، وجنس من التّصوير"(٣) .

لاشك أن ابن طباطبا قد وضبّح في كتابه محنة الشعراء المحدثين إذ يقول: "والمحنة على شعراء زماننا في أشعارهم أشدُّ منها على ما كان قبلهم، لأنهم قد سبقوا إلى كل معنى بديع، ولفظ فصيح، وحيلةٍ لطيفة، وخلابة ساحرة، فإن أتوا بما يقصر عن معاني أولئك ولا يُربي عليها لم يتلق بالقبول، وكان كالمُطَّرح المملول"(٤).

<sup>(</sup>۱) ينظر : العمدة : ۱/۹۶ ؛ رسائل الانتقاد ، تح : حسن عبد الوهاب ، دار الكتاب العربي ، بيروت – لبنان ، ط۱ ، ۱۹۸۳م : ۲۲-۲۳ .

<sup>(</sup>٢) ينظر : العمدة : ١٢٩/١ .

<sup>(</sup>٣) الحيوان: ٦٧/٣.

<sup>(</sup>٤) عيار الشعر: ١٣.

ومن خلال النص المتقدم لابن طباطبا يؤكد الإعجاب الشديد بالقدماء وبما جاؤوا به من معان وافية والاعتقاد بأنهم قد استنفدوا المعاني جميعها ، وهذا ما جعل بعض النقاد يرون أن التقدم في الزمن مؤد إلى استنفاد معاني الشعر ، بل أن فكرة استنفاد المعاني رفضها بعض النقاد مثل أحمد بن فارس (ت٩٩هـ) حين تساءل : "ومن ذا حظر على المتأخر مضارة المتقدم ؟ ولمه تأخذ بقول من قال : ما ترك الأول للآخر شيئاً ، وتدع قول الآخر كم ترك الأول للآخر وهل الدنيا إلا أزمان ولكل زمان منها رجال ؟ ..." (١) .

وهذا ما يراه النقاد أن المعاني هي حقاً مطروحة في الطريق لكل زمان ومكان مما يعني أن مجال الإبداع والتفاضل مفتوح لكل من يريد أن يبدع في الشعر، إذ يقول أبو إسحاق الصابى: [الوافر]

أُحِبُّ الشَّعر يُبتَدع ابتداعاً وأكره مِنْهُ مُبتذلاً مشاعاً ولي رَأي غيور في المعَانِي فَمَا أتي بها إلا افتراعَا<sup>(۲)</sup>

ومن خلال هذا السبق والتقدم الزمني يأسى الشاعر عنترة ويتساءل على من سبقوه من الشعراء الذين استنفدوا المعاني، إذ لم يتركوا مقالاً لقائل، ولم يكادوا يدعون له متسعاً من القول، أو مسرحاً طويلاً من مسارح الكلام، وهو يقول: [الكامل] هل غادر الشُعراء من مُتردهم أم هل عَرفت الدار بَعد توهمهم(٣)

<sup>(</sup>١) يتيمة الدهر: ٤٦٤/٣.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه: ١/٢ ٣٤ .

<sup>(</sup>٣) الامالي ، أبو علي القالي (ت٣٥٦هـ) ، عني بوضعها وترتيبها : محمد عبد الجواد ، دار الكتب المصرية ، القاهرة ، ط٢ ، ١٣٤٤هـ - ١٩٢٦م : ١٤٦/٢ ؛ قضية عمود الشعر في النقد العربي القديم : ١٥ ؛ ديوان عنترة ، تح : محمد سعيد ، المكتب الإسلامي ، القاهرة ، ١٩٦٤م : ١٨٢ .

ولكن فكرة استنفاد المعانى والإعجاب الشديد بالقدماء فيها من التجنى على بعض الشعراء أمثال أبى تمام الذي جاء بالتجديد في شعره التي حظيت بعطف بعض النقاد .

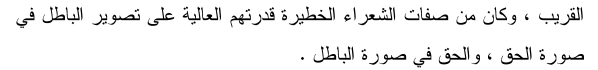
كما يؤكد القرشي مرة أخرى السبق الفني لامرئ القيس إذ يقول: "إن امرأ القيس أشعر شعراء الجاهلية ؛ لأنه أول من استوقف الرقيق ، وبكي الدِّمنِ ، ووصف ما فيها ، وأول من شبه الخيل بالعصا ، واللبوة والظباء والسباع والطير ، فتبعه الشعراء على تشبيهه لها بهذه الأصناف"(١).

إذ إن القرشي يركز جُلُ اهتمامه على السبق الفني ويعدها أساساً في التفاضل النقدي بين الشعراء والحكم على شاعريتهم ، كما يركز الخليل بن أحمد على الجانب الفني أيضا إذ يقول "الشعراء أمراء الكلام يُصرّقونه أني شاؤوا . ويجوز لهم ما لا يجوز لغيرهم من إطلاق المعنى وتقييده ومن تصريف اللفظ وتعقيده ومدّ المقصور وقصر الممدود ، والجمع بين لغاته ، والتفريق بين صفاته ، واستخراج ما كلّت الألسن عن وصفه ونعته والأذهان عن فهمه وإيضاحه. فيُقرِّبون البعيد ويُبعِّدون القريب ويُحتج بهم ولا يُحتج عليهم ويصور ون الباطل في صورة الحق ، والحق في صورة الباطل"<sup>(٢)</sup>.

وفي هذا إشارة واضحة إلى أن الشعر فيه إبداع فني لا يقوى غير الشــعراء عليه أمثال الشعراء القدماء من العصر الجاهلي والإسلامي عند القرشي،وذلك عبر الوصف والتشبيه وما يكون فيه من التفات إلى معانى خفية لا تستطيع الأذهان العادية أن تفهمها ، ولذلك كان ديدن الشعراء القدماء وهمهم أن يقربوا البعيد ويبعدوا

<sup>(</sup>١) الجمهرة: ١/٦٢.

<sup>(</sup>٢) منهاج البلغاء وسراج الأدباء ، حازم القرطاجني ، تـح : محمـد الحبيـب ، دار الغـرب الإسلامي، بيروت - لبنان ، ط٣ ، ١٩٨٦م : ١٤٤١ - ١٤٤ .



كما يخيّل إلينا أن وصف الخليل دقيق لا لبس ولا مبالغة فيه ، بل هو صادر من واقع الشعر الحقيقي . ويبدو أن مقولة الجاحظ السابقة في أن المعاني مطروحة فيه وإنما الشأن في الصياغة هي محل اهتمام معظم النقاد القدماء ومنهم القرشي، وإن أخذوا منها ظاهر العبارة مع أن الجاحظ لم يكن يعنى بعبارته ما يؤديه ظاهرها من تقليل لشأن المعنى وأهميته.

لاشك أن هذا النقد غلب جانب الصياغة في الشعر على جانب المعنى ، من دون التوجه إلى اكتشاف معان جديدة ، بل كان التشجيع على الدوران في فلك القديم والتمسك به ، ولعل هذا الإعجاب الشديد بالقدماء ربما هو اعتقادٌ منهم بأنهم قد استنفدوا جميع المعاني<sup>(١)</sup> .

كما يرى الدكتور إحسان عباس أنَّ الجاحظ لم يعد قادراً على أن يتبنى تقديم المعنى على اللفظ ؛ لأن عصر الجاحظ كان يشهد بوادر حملة عنيفة يقوم بها النقاد في عصره للكشف عن السرقات في المعاني بين الشعراء ؟ لأنه يعدها قدرا مشتركا بين الناس<sup>(۲)</sup> ، فضلاً عن أن الجاحظ كان يرى أن المعنى موجود في كل مكان ، وما على الأديب إلا أن يتناوله ويصوغه صياغة متفردة ، كما أن الجاحظ لم يكن يتصور أن نظريته التي لم تكن تمثل خطرا عليه ؛ لأنها ستصبح في أيدي رجال البيان خطراً على المقاييس البلاغية والنقدية ؛ لأنها ستجعل العناية بالشكل شعلهم الشاغل<sup>(۳)</sup>.

<sup>(</sup>١) ينظر: عيار الشعر: ١٢-١٣.

<sup>(</sup>٢) ينظر: تاريخ النقد الأدبي عند العرب: ٩٨-٩٩.

<sup>(</sup>٣) ينظر: المصدر نفسه: ٩٩.

لاشك أن مهارة الشاعر هي ملاءمته الدقيقة بين الألفاظ والمعاني ، شرط أن لا يطغى فيها جانب على جانب آخر ، ومعنى ذلك ان يستعمل ألفاظه الشعرية الموحية ومجازاته التي تعقد الصلة بين الأشياء في حذر ودقة ، كما أنهما وسيلتان للإبانة عن جوهر المعاني ، وأن لا يتحول إلى شاعر لفظي يرصف عقوداً متلألئة من الألفاظ أو شاعر رمزي مبهم ، يقفز بنا في سحب المجازات والاستعارات من مجهول إلى مجهول ، حتى نكاد لا نفهم شيئاً (١) .

إن هذا الموقف والمعيار النقدي الذي تبناه القرشي في تقديم الشاعر على غيره عدّه معياراً نقدياً للتفاضل بين الشعراء في العصر الواحد، وبين الشعراء على مختلف العصور كما هو عند شعراء الجمهرة، كما أن مذهب أصحاب اللفظ ومذهب أصحاب المعاني قديمان، وقد وجدا عند الجاهليين والإسلاميين.

إذ إن الموقف النقدي الذي جعل القرشي أن يقدم الشعراء على غيرهم ؛ لأن القرشي من أصحاب المعاني وهي الأصل في الإبداع الشعري ، وكان امرؤ القيس من أصحاب المعاني ولهذا قدمه على غيره من الشعراء ، فضلاً عن أن المؤلف يرى التفوق والجودة في هذا المجال إذ عدهما معياراً نقدياً للتفاضل بين الشعراء ؛ لأنها أصل الإبداع والتفوق الفني ، وهذا نابع من عبارته المشهورة التي جعلها عنواناً للفصل الخامس لاختياره الشعري التي يقول فيها "في أخبار الشعراء وطبقاتهم وما فضل به كل واحد منهم"(٢).

ويبدو لنا أن هذه العبارة تدل على أن الجمهرة تحمل بين طياتها وصفحاتها وفصولها وطبقاتها بعض المواقف النقدية التي وقف عندها القرشي وقفة الناقد

<sup>(</sup>١) ينظر: في النقد الأدبي ، د. شوقي ضيف: ١١٣.

<sup>(</sup>٢) الجمهرة: ١/٢٦.

الحاذق المتمسك بآرائه ومواقفه النقدية والشعرية . ولعل هذا الموقف الذي ذكرناه للقرشي يعد من القضايا النقدية المهمة في النقد القديم.

# ٢ – الموقف من قضية الصدق والكذب والجزالة في الشعر :

إن هذه القضية من القضايا المهمة التي تناولها النقد ؛ لأن الشعر عند العرب له مكانة عظيمة ، إذ كان على ألسنة القبائل في الدفاع عنها ، والنيل من خصومها ، كما كان من شعرهم ما يعد قواعد للخلق وديواناً للفضائل ، ودامت هذه المكانة من العصر الجاهلي إلى العصر الإسلامي<sup>(١)</sup>.

فكان الخليفة الراشد عمر بن الخطاب 🐗 لا يكاد يعرض له أمر إلا أنشد بيتاً من الشعر ، ثم نال التكسب بالشعر من قدر الشعراء ، وهوى بمكانة الشعر نفسه ، فكانت الخطابة أعلى قدرا منه ، إذ إن المادحين من الشعراء عمدوا إلى إرضاء ممدوحيهم ، فأضفوا عليهم صفات كمال ليست فيهم ، وبالغوا فيما لهم من فضائل ، وبرؤوهم من معايبهم ، فزيفوا الحقائق طلبا للمنفعة الذاتية ، وقد جار اهم أكثر النقاد، فأخذوا يعلمونهم وسائل نيل الحظوة عند ممدوحيهم ، يقصدون إلى تعليمهم وسائل الإبداع في شعر هم (۲).

وثمة شعراء ترفّعوا عن المدح ، مثل (جميل بن عبد الله بن معمر وعمر بن أبى ربيعة ، والعباس بن الاحنف) ؛ ظناً بكرامتهم ، ولأن المدح بهذه الطريقة يؤدي

<sup>(</sup>١) ينظر: في النقد الأدبي الحديث، د. محمد غنيمي هلال، نهضة مصر للطباعة والنشر، القاهرة ، ١٩٧٩م: ٢١١.

<sup>(</sup>٢) ينظر: المصدر نفسه: ٢١٢.



إلى الكذب ، فضلاً عن أن بعض شعراء المدح مالوا إلى الصدق في شعرهم واتخذوه له مذهباً ، إذ يقول حسان بن ثابت : [البسيط]

وَإِنَّمَا الشَّعرُ لُبُّ المَرعِ يَعرِضُهُ عَلى المَجالِسِ إِنْ كَيْساً وَإِنْ حُمُقا وَإِنَّ مُعُقا وَإِنَّ المَرعِ يَعرِضُهُ بَيتٌ يُقالُ إِذَا أَنْشَدْتَهُ صَدَقًا اللهُ عَلَى المَجالِسِ إِنْ كَيْساً وَإِنْ حُمُقا وَإِنَّ أَشَعَرَ بَيتٍ أَنتَ قَائِلُهُ لَهُ بَيتٌ يُقالُ إِذَا أَنْشَدْتَهُ صَدَقًا اللهُ اللهُ عَلَى المَجالِسِ إِنْ كَيْساً وَإِنْ حُمُقا وَإِنَّ المَرعِ يَعرِضُهُ وَإِنْ حُمُقا اللهُ اللهُ المَرعِ يَعرِضُهُ عَلَى المَجالِسِ إِنْ كَيْساً وَإِنْ حُمُقا وَإِنْ حُمُقا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ المُرعِ يَعرِضُهُ اللهُ اللهُ

كما أن شعر حسان بن ثابت يمتاز بالصدق والإخلاص حينما كان يصف الرسول والإخلاص المعيد : "إن الشعر يزينه الكذب والإسلام يحرمه" (٣) .

لقد عُني القرشي بقضية الصدق والكذب لما لها من أهمية وصلة وثيقة بالمستوى الدلالي ، كما أن ارتباط الشعر بالكذب قديم ولذلك ركز جلّ اهتمامه بهذا الموقف ، ولانتشار هذه الصفة أي صفة المبالغة والغلو بين الشعراء سئل النابغة: من أشعر الناس ، قال : من استجيد كذبه (٤) . إذ كان القرآن الكريم صريحاً في الحكم على فئة من الشعراء في قوله تعالى : ﴿ أَلَرْ تَرَ أَنَّهُمْ فِي صُرِّلِ وَادِ يَهِيمُونَ ﴿ الْمُرْتَرُ أَنَّهُمْ فِي صُرِّلِ وَادِ يَهِيمُونَ ﴿ اللّمَ مَا لَا يَفْعَلُونَ ﴾ أي انهم يدّعون ، والإدعاء والكذب سيان .

<sup>(</sup>۱) دیوان حسان بن ثابت : ۱۷٤ .

<sup>(</sup>٢) ينظر : معجم أعلام شعراء المدح النبوي ، محمد أحمد درنيفة ، تقديم : ياسين الايوبي ، دار ومكتبة الهلال ، ط١ ، (د.ت) : ١١٧ .

<sup>(</sup>٣) ينظر: الاستيعاب في معرفة الأصحاب، أبو عمر بن عبد الله القرطبي (ت٢٦٦هـ)، تح: علي محمد البجاوي، دار الجيل، بيروت - لبنان، ط١، ١٤١٢هـ - ١٩٩٢م: ٣٤٦/١.

<sup>(</sup>٤) سر الفصاحة ، ابن سنان الخفاجي (ت٢٦٦هـ) ، دار الكتب العلمية ، بيروت - لبنان ، ط١ ، ٢٠١هـ - ١٩٨٢م : ٢٧١ .

<sup>(</sup>٥) سورة الشعراء: ٢٢٦-٢٢٦.

كما روي الاصفهاني أن نفراً من الشعراء قد اجتمعوا عند الخليفة عبد الملك يا أمير المؤمنين ، فقد بقى من هو أشعر منهم ، قال : ومن هو ، قال : عمر ان بن حطان ، قال : وكيف صار أشعر منهم ، قال : لأنه قال وهو صادق ففاقهم ، فكيف لو كذَّب كما كذَّبو ا"<sup>(١)</sup> ، إذ يوضح هذا النص أن الشعر يمكنه أن يحقق شعريته دون اللجوء إلى الكذب ؛ وكذلك يشير النص إلى أن الكذب إذا ما وجد في الشعر يزيده شعرية وهذا استنتاج من قول الأخطل حينما قال : "فكيف لو كذب كما كذبوا" ، فضلاً عن أن ليس في قول الأخطل ما يشير إلى أنه قد عدل بالكذب عن معناه الحقيقي إلى معان أخرى مثل الغلو والمبالغة(7).

لقد كان الكذب في رأى بعض النقاد القدماء مصدرًا من مصادر الشعرية وإن لم يكن شرطا لها والتي وقف منها بصراحة موقف قدامة بن جعفر ، إذ يقول في الغلو والاغراق: إن الغلوّ بين الكذب والصدق عندي أجود المذهبين وهو ما ذهب إليه أهل الفهم بالشعر والشعراء قديما ؛ لأن هناك طائفة مـن الأدبـاء والشــعراء يستحسنونه ويقولون (أحسن الشعر أكذبه) والمراد هنا بالغلو المبالغة (١٦) .

ما تناول هذه القضية بعد قدامة بن جعفر عبد القاهر الجرجاني إذ عدّها مشكلة من مشكلات النقد القديم ، استغرقت كثيراً من جهد النقاد من قبله ومن بعده ، فنفي أن يكون كل من الصدق والكذب عند الحديث عن الشعر متعلقين بالصدق والكذب ، ولكن عبد القاهر الجرجاني يفهم من مقولة (خير الشعر أكذبه) أن الكذب

<sup>(</sup>١) الأغاني: ١٢١/١٨.

<sup>(</sup>٢) ينظر : المنصف في نقد الشعر ، ابن وكيع ، تح : محمد رضوان الداية ، سوريا – دمشق، ط۱، ۱۹۸۲ : ۷۸.

<sup>(</sup>٣) نقد الشعر : ١٩.

ليس كذباً في معنى انه مُنافٍ للحقيقة ، ولكنه على معنى الاتساع والتخييل والمبالغة والاغراق ، وهي أمور لا تعد مثلبة للشعراء إذا ما أراد الشاعر "أن يبدع ويزيد ، ويبدأ في اختراع الصور ويعيد ، ويصادف مضطربا كيف شاء واسعا ، ومعدا من المعانى متتابعاً ، ويكون كالمغترف من عِدٍّ لا ينقطع والمستخرج من معدن لا ينتهي"(١) .

بيد أن عبد القاهر الجرجاني يبدو كأنما خُشى أن يتهم هنا بأنه يوحى ويوهم ويقلل من قيمة الصدق والعقل في الشعر ، ومن ثم ذهب يعقب مشيرا إلى عدم أهمية مقولة "إن المعانى المُعرقة في الصدق ، المستخرجة من معدن الحق ، في حكم الجامد الذي لا ينمى ، والمحصور الذي لا يزيد"<sup>(٢)</sup> ، لا شك أن الجرجاني يؤكد من خلال قوله بأنه من الممكن أن ينصرف معنى الكذب إلى معنى التخييل والاتساع.

كما أن للقرشي الذي سبق قدامة بن جعفر وعبد القاهر الجرجاني موقفا مهما من قضية الصدق والكذب في الشعر واتخذها موقفاً نقدياً للحكم على الشاعر وتفضيله على غيره من الشعراء ، من خلال ورود أخبار نقدية تؤكد صدق شــعر زهير بن أبي سلمي ، ومن هذه الأخبار في جمهرته إذ يقول : قال أبو عبيدة ، كنا ليلة في سَمَر ابن أبي بردة الاشعري ، فقال أخبروني من السابق من الشعراء ، والمُصلِّى منهم ؟ قلنا أخبرنا أنت يا أمير وكان أعرف الناس بالشعر ، فقال: أما

<sup>(</sup>١) أسرار البلاغة ، عبد القاهر الجرجاني ، قرأه وعلق عليه : محمود محمد شاكر ، مطبعة دار المدني ، القاهرة ، ط١ ، ١٩٩١م : ٢٧٢ .

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه: ٢٧٣.



فَما يَكُ مِن خَيرٍ أَتَوهُ فَإِنَّما تَوارَثَهُ آباءُ آباءُ آباءِ قَبللُ وَمَا يُنبِتُ المُرَّانِ إِلاَّ وَشَيجُهُ وَتُعْرَسُ إِلاَّ في مَنابِتِها النَخلُ (۱)

وأمًّا المُصلي الذي يعني به النابغة الذبياني الذي يمدح النعمان ويعتذر لـــه وهو يقول: [الطويل]

# فَلَستَ بمُستَبقِ أَخاً لا تَلُمُهُ على شَعَثٍ أَيُّ الرجالِ المُهَذَّبُ (٢)

كما ورد خبر نقدي أخر يؤكد ما ذهب إليه القرشي أن الصدق معيار نقدي لتقديم الشاعر على غيره من الشعراء إذ يقول: عن أبي عبيدة ، عن عامر الشعبي، عن ابن عباس في ، قال خرجنا مع الخليفة عمر بن الخطاب في في سفر ، فبينما نحن نسير معاً: إذ قال لنا: ألا تتلازمون ، أنت يا فلان مع فلان ، وأنت يا فلان مع فلان ، وأنت يا فلان مع فلان ، وأنت يا ابن العباس معي ، فكان لي مُحبّاً مقرباً ، وكان كثير من الناس ينفسونني لمكاني عنده ، فسايرته ساعة ، ثم ثنى رجله على رحله ورفع عقيرته عند ذلك ينشد شعر زهير الذي يقول فيه: [الطويل]

وَمَا حَمَلَتُ نَاقَةٌ فَوْقَ ظَهْرِها أَبرَّ وأوْفَى ذِمَّةً مِنْ مُحمَّدِ (٣)

<sup>(</sup>۱) الجمهرة: ۱/۲-۲۰؛ ديوان زهير بن أبي سلمى ، شرح وتقديم: الأستاذ علي حسن فاعور ، دار الكتب العلمية ، بيروت – لبنان ، ط۱ ، ۲۰۸ هـ – ۱۹۸۸م: ۸۷ .

<sup>(</sup>٢) مقدمة الجمهرة ، ١/٦٠ ؛ ديوان النابغة الذبياني ، تح : محمد أبو الفضــل إبــراهيم ، دار المعارف ، مصر – القاهرة ، ط٢ ، (د.ت) : ٧٤ .

<sup>(</sup>٣) ينظر: الجمهرة: ١٥/١؛ البيت لم يرد في الديوان.

وفي الخبر نفسه سأل الخليفة ﷺ ، قال يا ابن عباس ، ألست تنشدني لأشعر الشعراء ؟ قال يا أمير المؤمنين ، ومن أشعر الشعراء ؟ قال : زهير . قلت : لم صيرته شاعر الشعراء ؟ قال : لأنه لا يعاضل في الكلام ، ولا يمدح رجلاً بغير ما فيه (۱) ، وهذا يعنى أنه ملازم الصدق في شعره.

إن هذه الاخبار النقدية تؤكد ما ذهب إليه القرشي في أن الصدق في الشعر هو الذي جعل الشاعر زهيرا في مقدمة الشعراء ، إذ قال عنه أبو عبيدة : "صدق أمير المؤمنين ، وَلَشعره ديباجة ، إن ذُقته فَشَهِدٌ ، وإن مَسَسْتَه ذاب ، وإن شئت قلت: حَجَر ، ولو ردّيت به الجبال لاذالها"(٢) .

لاشك أن هذه الرواية تدل على مكانة شعر زهير وعظمته ، فضلا عن أن مدح الخليفة الله على لشعر زهير لتجنبه الألفاظ الغريبة المستكرهة ، ربما لهذه الأسباب ولتأثر القرشى بأقوال من سبقه من النقاد في إصدار أحكامه النقدية التي دعت القرشى أن يقدم زهيراً على غيره من الشعراء لصدقه وتجنبه الغلو والمبالغة في شعره ، فضلا عن جودة مدحه الخالص وسبقه للشعراء فيه .

إذ ركز المؤلف على الشاعر زهير ، وفي خبر وموقف آخر ورد في الجمهرة قال الخليفة الراشد عمر بن الخطاب الله جالساً مع أصحابه وهم يتذاكرون الشعر، فيقول بعضهم: فلان أشعر، ويقول آخرون فلان أشعر، إذ قيل لهم، إن ابن عباس على الباب ، فقال الخليفة رضى ، قد أتاكم وهو أعلم الناس بأيام الله ، فلما سلم وجلس قال له الخليفة : يا ابن عباس ، من أشعر الناس ؟ قال : زهير يا أميــر المؤمنين . قال له : لم ذلك ، قال : لأنه هو الذي يقول $^{(7)}$  : [البسيط]

<sup>(</sup>١) ينظر: الجمهرة: ١٥/١؛ لم يرد في كتب الحديث و لا في شروحها.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه: ١٥/١.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه: ١٦/١.

قُومٌ أَبوهُم سِنانٌ حينَ تَنسئبُهُ على طابوا وَطابَ مِنَ الأُولادِ ما وَلَدُوا لُو كانَ يَقعُدُ فَوقَ الشَّمس مِن كَرَم قُومٌ بِأُوَّلهم أُو مَجدِهِم قَعَـدُوا أَو كانَ يَخلُدُ غير الله من أحصد أو ما تسلُّف مِن آبائهم خَلَدُوا لُو يعدلون بكيل أو موازنــــة مالوا برضوى ولَمْ يَعدِلْ بهُم أَحَدُ جنُّ إذا فَزعوا إنسِّ إذا نُسبوا مُرزَّؤونَ بَهاليلُ إذا جُهدُوا(١)

وحينما فرغ من إنشاد هذه الأبيات ، قال له الخليفة : "صدقت يا بن عباس"(٢) إن ما يؤيد موقف القرشي من الشاعر زهير بن أبي سلمي موقف الأديب الناقد الأصمعي ، إذ قال : "كفاني من الشعراء أربعة : زهير إذا طُرب ، والنابغة إذا رَهِبْ ، والاعشى إذا رَغِبْ ، وعنترة إذا غَضِبْ"<sup>(٣)</sup> .

كما ان قول الدكتور طه حسين يسند موقف القرشي النقدي حينما يشير إلى زهير ويصفه بصفات الوداعة وحلاوة الروح التي "تثير في نفسك الاشجان الهادئــة الرقيقة التي تخرجك عن طورك العادى"(٤).

وأرى حينما نأخذ بالحسبان الجانب التاريخي بين القرشك والدكتور طه حسين نجد تطابقاً في الآراء النقدية ، والشاعر الجيد يبقى جيداً بصرف النظر عن التقادم الزمني ، أي أن رأي النقاد القدماء مطابق مع آراء النقاد المحدثين في صدقية شعر زهير .

<sup>(</sup>١) ينظر: الجمهرة: ٦٦/١؛ ديوان زهير بن أبي سلمي: ٤٤.

<sup>(</sup>٢) الجمهرة: ١/٦٦.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه: ٦٧/١.

<sup>(</sup>٤) حديث الأربعاء ، د. طه حسين ، دار المعارف ، مصر – القاهرة ، ط١٤ ، (د.ت) : . 47/1

بيد أن القرشي قد أفاد كثيرا من آراء النقاد القدماء في كثير من القضايا النقدية التي تناولها ، فهي رؤى نقدية متشابهة بخصوص شعراء الجاهلية والإسلام، إذ ربط ابن طباطبا العلوى الشعر بالصدق ورأى أن الصدق ما كان يتوخاه القدماء في أشعار هم إذ يقول: "فإن من كان قبلنا في الجاهلية الجهلاء وفي صدر الإسلام من الشعراء كانوا يؤسسون أشعارهم في المعاني التي ركّبوها على القصد للصدق فيها مديحاً وهجاءً وافتخاراً ووصفاً وترغيباً وترهيباً إلا ما قد احتَمل الكذب فيه في حكم الشعر من الاغراق في الوصف والافراط في التشبيه ... والمخاطبات بالصدق"(١)

لاشك أن هذه المقولة قد أفاد منها القرشي في عرضه لمسألة الصدق الفني في الشعر ، لاسيما شعراء العصر الجاهلي والإسلامي اللذان خصّهما بالذكر من دون الخوض والدخول في شعر العصر العباسي ، لما يراه المؤلف في توافر الصدق عند أغلب شعراء الجمهرة إن لم يكن جميعهم . كما انه يؤيد هذا المذهب ويرى على الشاعر أن يعتمد الصدق في شعره ، والوفق في تشبيهاته وحكاياته ، ويحضر البَّهُ عند كلُّ مخاطبة ووصف فيخاطب الملوك بما يستحقونه من جليل المخاطبات..."(٢).

بيد أن رأي القرشي في هؤلاء الشعراء أنَّ مذهبهم هو (أحسن الشعر أصدقه) و (ليس أحسن الشعر أكذبه) .

وعلى الرغم من كثرة الأراء والمواقف النقدية التي تغلب الصدق في شــعر القدماء ، فهناك أمثلة كثيرة تدل على المبالغة والغلو في التشبيه والابتعاد عن الوضوح ، كقول الأعشى : [الطويل]

<sup>(</sup>١) عيار الشعر: ١٣.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه: ٩.



# فَلُو أَنَّ ما أَبقيتَ مِنِّي مُعَلَّقٌ بِعودِ ثُمامٍ ما تَأُوَّدَ عودُها(١)

إذ قال عنه المبرد: "هذا متجاوز، وأحسن الشعر ما قارب فيه القائل إذا شبه، وأحسن منه ما أصاب به الحقيقة، ونبه فيه بفطنته على ما يخفى عن غيره، وساقه برصفٍ قوي واختصار قريب"(٢)، وكذلك من التشبيه المتجاوز المفرط قول الخنساء: [البسيط]

# وَإِنَّ صَخَراً لَتَأْتَمَّ الهُداةُ بِهِ كَأَنَّهُ عَلَمٌ في رَأسِهِ نارُ (٣)

فبالغت في الوصف أشد المبالغة فجعلت المهتدي يأتم به ، وجعلته كنار في رأس علم ، والعلم هو الجبل العظيم  $\binom{3}{2}$ .

كما يرى المبرد الاستحسان وعدم المبالغة في قول ذي الرمة إذ يقول: [الطويل] أُحِبُّ المكانَ القَفرَ مِن أَجِل أَنَّني بِهِ أَتَغَنَّى بِإسمِها غَيرَ مُعجم (٥)

ولكن على الرغم مما نجد أمثلة للمبالغة في أشعار المتقدمين إلا أن الذي لاشك فيه أن الصدق كان الغالب على أشعارهم، والتزام الواقع والحقيقة أظهر وأوضح. كما أن الغلو أصبح مذهباً عاماً عند أغلب الشعراء والمحدثين، والمبالغة والغلو طابعاً ظاهراً في أشعارهم.

<sup>(</sup>۱) الكامل في اللغة والأدب ، المبرد (ت٢٨٥هـ) ، تح: محمد أبو الفضل إبراهيم ، دار الفكر العربية ، القاهرة ، ط٣ ، ١٤١٧هـ - ١٩٩٧م : ٢٣٤/١ ؛ البيت لم يرد في الديوان . إذ نسبته المصادر المتقدمة على القرشي إلى رجل من الاعراب . ينظر : الشعر والشعراء : ٢٢٤/٥ ؛ الكامل : ٢٢٤/١ ؛ وكذلك المصادر المتأخرة نسبته أيضاً لاعرابي . ينظر : العقد الفريد : ٢٠٥٠ ؛ الموشح : ٣١ . فلا أعلم من أين أتت نسبة القرشي للأعشى .

<sup>(</sup>٢) الكامل : ٢/٤٣١ .

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه: ٣٦/٣؛ ديوان الخنساء، تح: د. أنور أبو سويلم، دار عمار النشر والتوزيع، عمان - الأردن، ط١، ١٤٠٩هـ - ١٩٨٨م: ٣٨٦. وقد وردت بلفظ (اغر أُبْلَجْ تأتَمُّ الهُدَاةُ بِهِ).

<sup>(</sup>٤) ينظر: الكامل: ٣٦/٣.

<sup>(</sup>٥) المصدر نفسه: ٢٣٤/١؛ البيت لم يرد في الديوان.

كما أن مذهب المحدثين يخالف ما ذهب إليه المؤلف ، وانه مع المذهب الذي يقول (أحسن الشعر أصدقه) و (ليس أحسن الشعر أكذبه) ، كما أنه لم يتطرق في اختياره الشعري لأي من الشعراء المحدثين ؛ لأن مذهبهم يخالف مذهب القرشي ، الذي أسس رأياً وموقفاً نقدياً الا وهو الصدق وعدم المبالغة والغلو ، وجعله معياراً نقدياً لتقديم الشاعر وتميزه على غيره من الشعراء .

كما أن المؤلف قد خص بالذكر في موقف نقدي آخر الشاعر لبيداً ، إذ كان صدوقاً في شعره ويتجنب الغلو والمبالغة وهذا ما جعل شعره يتسم بالجزالة ، إذ ورد في اختياره في حق لبيد بقوله: "وقال الذين قدموا لبيداً: هو أفضاهم في الجاهلية والإسلام وأعرفهم بفصحاء العرب ، وأقلهم لغواً في شعره "(١) ، وقد روي أن السيدة أم المؤمنين عائشة (رضي الله عنها) ، قالت: "رحم الله لبيداً ، ما أشعره في قوله"(١) ، الذي يقول فيه: [الكامل]

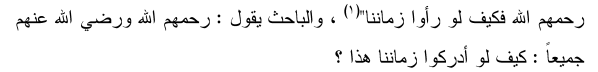
ذَهَبَ الَّذينَ يُعاشُ في أَكنافِهِم وَبَقيتُ في خَلفٍ كَجِلدِ الأَجرَبِ لا ينفعون ولا يُرجَّى خيرهـم ويُعابُ قائِلُهُم وَإِن لَم يكـذب (٣)

ثم قالت أم المؤمنين (رضي الله عنها): "رحم الله لبيداً فكيف لو رأى هذا الزمان ، وقال عروة: وأنا أقول: رحم الله أم المؤمنين ، فكيف لو رأت هذا الزمان ، وقال هشام: رحم الله عروة فكيف لو رأى هذا الزمان ، وقال حماد:

<sup>(</sup>١) الجمهرة: ١/٧٧.

<sup>(</sup>۲) الزهد ، أبو داود سليمان بن الاشعث السجستاني (ت $^{0}$ ٧٢هـ) ، تح : أبو تميم ياسر بن إبراهيم بن محمد - وأبو بلال غنيم بن عباس ، وقد له وراجعه فضيلة الشيخ : محمد عمرو بن عبد اللطيف ، دار المشكاة للنشر والتوزيع ، حلوان ، ط١ ، ٤١٤هـ - ١٩٩٣م :  $^{0}$ ٧٢ ، رقم الحديث  $^{0}$  الجمهرة :  $^{0}$  الأغاني :  $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$   $^{0}$ 

<sup>(</sup>٣) الجمهرة: ٧٧/١؛ ديوان لبيد ، تح: د. احسان عباس ، وزارة الإرشاد ، الكويت ، ١٩٦٢م : ١٥٧ . والبيت الثاني لم يرد في الديوان .



ويتضح مما سبق أن معيار الصدق والكذب يتطابق مع معيار الطبع والصنعة أو التكلف، وقد أهتم النقاد القدماء بهذا المفهوم عند الشعراء، حتى أصبح ذلك إشارة إلى مصطلحين قائمين بذاتهما يعتمد عليها الحكم على الشعراء قديماً وحديثاً (٢).

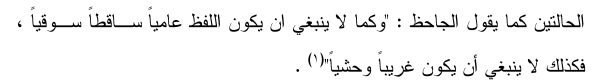
أما الرأي والموقف الثاني للمؤلف الذي ذكره في اختياره الشعري والذي جعله معياراً نقدياً آخر يزاد إلى الصدق والكذب الا وهو جزالة شعر الشاعر، إذ وردت اخبار ومواقف نقدية كثيرة في هذا الكتاب، مؤكداً فيها أهمية جزالة الشعر التي تجعل الشاعر متقدماً ومتميزاً من غيره من الشعراء.

كما أن الجزالة تتجافى عن وحشية الألفاظ وغرابتها ، فإنها تتجافى أيضاً مع السهولة المفرطة والرقة الزائدة ، وإنما اللفظ الجزل ما كان وسطاً بين هاتين

<sup>(</sup>۱) الزهد: ٦٠، ووردت بلفظ (فكيف لو أدرك لبيد قوماً نحن بين ظهرانيهم)، وقال عروة (وكيف لو أدركت عائشة من نحن بين ظهرانيهم اليوم) ؛ الجمهرة: ٧٧/١ ؛ الأغاني: ٧٧/١٧ .

<sup>(</sup>۲) كانت العرب تنظر قديماً إلى القصيدة من خلال فصاحة الكلام وجزالته وبسط المعنى وإبراز وإتقان بنية الشعر ، في حين صار الشعر عند المحدثين صنعة وتبدلت الألفاظ والعبارات ، إذ كانت القصيدة القديمة عُرفت بعفويتها وصدق تعبيرها فالشعر المحدث أصبح يتصل بمؤثرات جديدة أبعدته عن الينابيع القديمة لأصول الشعر ، إن هذا كله جعل النقاد القدامي يسمون الشعر القديم بـ (الطبع) ، والنوع الآخر بـ (التكلف) .

ينظر : الطبع والصنعة معياراً نقدياً عند العرب ، عبد السلام محمد رشيد ، رسالة ماجستير مطبوعة بالآلة الكاتبة ، جامعة بغداد – كلية الآداب ، ١٨٨ م : ١٨١ .



كما يذكر هذا أبو هلال العسكري كما في قوله: "ولا ينبغي أن يكون لفظك كان سهلا جزلا لا يشوبه شيء من كلام العامة وألفاظ الحشويّة ، وما لـم يخالف (7) و جه الاستعمال

لاشك أن اللفظ في عمود الشعر ينبغي أن يتوافر فيه الجزالة والاستقامة إذ عبّر عنها ابن الأثير (ت٦٣٧هـ) وهو يقول: "ولست أعنى بالجزل من الألفاظ أن يكون وحشياً متوعراً ، عليه عنجهية البداوة ، بل أعنى بالجزل ، أن يكون متيناً على عذوبته في الفم ، ولذاذته في السمع"(7) .

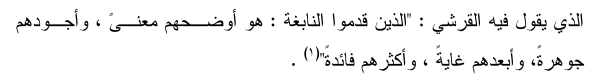
كما أن اللفظ بهذه الصفة مما لا يستطيع أن يأتي به إلا المطبوعون وأهل البلاغة والفصاحة من الشعراء الذين اختارهم المؤلف في اختياره الشعري ، وهــو يرى من خلال المواقف والرؤى النقدية التي حددها في كتابه والاسيما المقدمة التي كثرت فيها تلك المواقف.

إن هؤلاء الشعراء المتقدمين هم أكثر جزالة وسهولة من كلام المتأخرين ، فقد كانت لغتهم ما تزال سليمة من أي شائبة ، فضلا عن أنها لم تخالطها العجمـة ، ولم يتسرب إليها اللحن أو الخطأ ، وهذا ما يتضح جلياً من خلال الموقف النقدي

<sup>(</sup>١) البيان والتبيين : ١٤٤/١ .

<sup>(</sup>٢) كتاب الصناعتين: ١٤٨- ١٤٨.

<sup>(</sup>٣) المثل السائر: ١٨٥/١.



وكذلك يقول المؤلف في حق النابغة: "خرج الخليفة عمر را وعلى بابه وفد المؤلف المؤلف على بابه وفد المؤلف من غطفان فقال: أي شعر ائكم الذي يقول"(٢): [الطويل]

حَلَفْتُ فَلَم أَتْرُك لنَفْسِكَ رِيبَـةً وَلَيسَ وَراءَ اللَّهِ للمَرعِ مَذْهَبُ لَئن كُنتَ قَد بُلِّغتَ عَنَّى خِيانَةً لَمُبلِغُكَ الواشي أَغَشُّ وَأَكَذَبُ وَلَستَ بمُستَبقٍ أَخاً لا تَلُمَّهُ عَلى شَعَثٍ أَيُّ الرِّجال المُهَذَّبُ (٦)

قالوا النابغة يا أمير المؤمنين وقال: فمن الذي يقول في شعره ، إذ يقول:

### [الطويل]

وَإِن خِلِتُ أَنَّ المُنتَأَى عَنْكَ واسِعُ تَمُدُّ بها أَيدٍ إلَيكَ نَـــوازعُ كَذَى الْعُرِّ يُكوى غَيرُهُ وَهو راتِعُ (٤)

وإنَّكَ كَاللَّيل الَّذي هُوَ مُدركــي خَطاطيفُ جُحنٌ في حِبال مَتينَةٍ فتكفلّني ذنب إمرئ وتَركتَـــهُ

قالوا النابغة يا أمير المؤمنين ، قال : فمن الذي يقول في شعره الذي يقول :

### [البسبط]

إلاَّ سُلَيْمان إذْ قَالَ المَليكُ لَهُ فَي البريَّة فاحْدُدْها عَن الفَنَدِ(°) قالوا النابغة يا أمير المؤمنين ، قال هو أشعر شعر ائكم (٦) .

<sup>(</sup>١) الجمهرة: ١/٦٧.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه: ٦٨/١.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه: ١٨/١؛ ديوان النابغة الذبياني: ٧٢-٧٤.

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه: ١٩/١؛ ديوان النابغة الذبياني: ٣٨-٣٨.

<sup>(</sup>٥) المصدر نفسه: ١٩/١؛ ديوان النابغة الذبياني: ٢٠.

<sup>(</sup>٦) المصدر نفسه: ٦٩/١.

إذ نلاحظ أن الخليفة قد أعجب بشعر النابغة ، وهذه المواقف النقدية تدل على الاختيار الصحيح لشعراء الجمهرة عند المؤلف ، فضلاً عن أن جميع الاخبار المواقف النقدية التي جاءت في مقدمة الكتاب هي لشعراء متقدمين ؛ لما يتميز شعرهم بالجزالة والوضوح وقوة النسج والسبك.

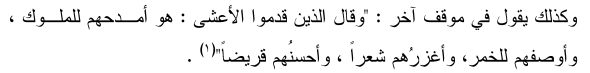
إن ما يوضح ذلك قول القلقشندي (ت٨٢١هــ) ، ورأيه في الكلام الجزل إذ يقول: "فأما الجزل المختار من الكلام، فهو الذي تعرفه العامــة إذا ســمعته، ولا تستعمله في محاوراتها ، وأجود الكلام ما كان سهلاً جزلاً ، لا ينغلق معناه ، ولا يستبهم مغزاه ، ولا يكون مكدوداً مستكرهاً ، ومتوعّراً متقعّراً ، ويكون بريئاً من الغثاثة ، عارياً من الرثاثة"(١) ، ومن النظم الجيد الجزل قول المرّار: [البسيط] لا تسالَى القوم عن مالى وكَثرَتِهِ فَد يَقْتُرُ المَرعُ يَوماً وَهوَ مَحمودُ أمضى عَلَى سُنْتَةٍ مِن والدى سَلَفَت وَفَى أَرومَتِهِ ما ينبتُ العـــودُ(٢)

لاشك أن جزالة الشعر تتصل بصياغة الشاعر الفنية بوصفه أحد مقومات الامتاع في الشعر وهو مطلب مترسخ في تاريخ النقد الأدبى العربى ، ولكن من الطبيعي ألا يستقل هذا المطلب بنفسه في حضارة مثل حضارة الإسلام ، إذ نقف إلى جانب الشعر الذي يحقق الإمتاع ، كما أن للشعر غاية أخرى وهي الإفادة والمنفعة ، وقد نستطيع ان نقول توافرت هذه الغايات في شعر الأعشكي من خلال الخبر والموقف النقدي للقرشى وهو يقول: "قال الخليفة عبد الملك بن مروان لمؤدب أو لاده: أدبهم برواية شعر الأعشى ، فَإِنَّ له عذوبةً ، يدلُّهم على محاسن الكــــلام"(٣)،

<sup>(</sup>١) صبح الأعشى في صناعة الإنشا ، القلقشندي ، دار الكتب العلمية ، بيروت - لبنان ، . ۳٥٨/٢ : (د.ت)

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه: ٢/٣٥٩-٣٥٩.

<sup>(</sup>٣) الجمهرة: ١/٢٧.



إذ الشك أن هذه المواقف النقدية الواردة في المقدمة تدل صراحة علي أن شعر الاعشى قد توافرت فيه غاية (الامتاع) و (المنفعة) في شعره ، وهذا ما سعى إليه القرشى .

كما وردت أخبار ومواقف كثيرة في تقديم الشعراء على لسان المؤلف ، تدل على جزالة شعر هؤلاء الشعراء ، الذين قُدِّموا على غيرهم من الشعراء ، منها يقول: "والذين قدموا عمرو بن كلثوم قالوا : هو من قدماء الشعراء ، وأعزَّهم نفســاً وحَسَباً ، عمرو وأكثرهم امتناعاً ، وكان أبو عبيدة يقول : هو أجودهم"(٢) ، ويقول عيسى بن عمر: "لله درُّ ابن كلثوم . أي حِلْس الشعر ، وأي وعاء علم ، لـو أنَّـه رغب فيما رغب فيه أصحابه من الشعر ، وإنَّ واحدته لأجودُ سبعتهم قصيدة $^{(7)}$  .

وكذلك جزالة شعر طرفة بن العبد إذ يقول فيه المؤلف: "قال الذين قدموا طرفة بن العبد : هو أشعرهم ، إذ بلغ بحداثة سنه ما بلغ القوم في طول أعمارهم ، وإنما مبلغ عمره نيف وعشرون سنة ، وقال بعضهم : لا ، بل عشرون سنة ، فخب معهم وركض"<sup>(٤)</sup> ، فكيف لو تقدم به العمر ؟ كيف يكون في شــعره مــن جزالـــة وصدق ووضوح.

وقال القرشي أيضاً: "ومنهم من جعل امرأ القيس أشعرهم ، ثم طرفة ، ثـم لبيد، ثم زهير ، ثم نابغة بن ذبيان ، ثم الأعشى البكري ، ثم عَمْرو بن كلثوم" (٥٠) .

<sup>(</sup>١) الجمهرة: ١/٥٧.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه: ١/٨٠.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه: ١/٨٠.

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه: ٨٢/١.

<sup>(</sup>٥) المصدر نفسه: ١٠/١ .

لاشك أن هذه الأخبار والروايات والمواقف النقدية التي وردت في الجمهرة السيما في مقدمتها التي تخص شعراء الجاهلية والإسلام ، يرى القرشي من خلالها أن هؤلاء الشعراء قد اهتموا بالجوانب الفنية في شــعرهم وابتعــدوا عــن الغلــو والمبالغة، واتخذوا مبدأ الصدق في أشعارهم ، وهذا كله هيأ لهم أسباب التقدم علي غيرهم من الشعراء في هذا المجال.

كما نستنتج مما سبق أن القرشي عدّ هذه المواقف معايير نقدية قاس عليها في الحكم على شعراء الجمهرة ، فضلاً عن أنها تمثل آراء المؤلف النقدية في الشعر وتصنيف الشعراء كل بحسب مكانته وطبقته الشعرية ، وهذا يبدو واضحا جليا من خلال مقدمة صاحب الاختيار الشعري . كما نجد تطابق الآراء والأفكار والمواقف النقدية التي اعتمدها المؤلف مع الآراء والمواقف النقدية للنقاد الذين سبقوا المؤلف والذين جاؤوا من بعده ، وهذا واضح من خلال أقوال النقاد التي ذكرناها ومفادهــــا انها تتطابق جميعا في الرأي والموقف والهدف ، الذي يسعى إليه جميع النقاد القدماء و المحدثين.

# البحث الثاني

المواقف النقدية في الطبقات الشعرية

١ - أثر البيئة في الشعر والشعراء:

للبيئة أثر كبير في الشعر والشعراء ولها أهمية في القياس والمفاضلة بين الشعراء ، إذ إن أول كتاب ألف في تاريخ الأدب العربي هو كتاب (طبقات فحول الشعراء) لابن سلام الجمحي ، وقسم فيه ابن سلام الشعراء تبعاً (الزمان) و (المكان)، فجعل منهم مجموعتين جاهليين وإسلميين ، إذ لا يوجد غير هذا التقسيم، لأن الأمر لا يقف عند مجرد سير الزمان ، بل يعود إلى مضمونه ، وقد جاء الإسلام فأحدث في حياة العرب ثورة روحية ومادية كانت لها آثارها في كل مظاهر حياتهم ونشاطهم ونشاطهم ونشاطهم في الله ونشاطهم ونشاطه ونشاطهم ونشاطه و نشاطه ونشاطه ونشاطه و نشاطه و

إذ كان منهجه ينصب على توزيع الشعراء في طبقات شعرية تبعاً لجودة شعرهم وكثرته ، إذ يقول: "ففصلانا الشعراء من أهل الجاهلية والإسلام والمخضرمين الذين كانوا في الجاهلية وأدركوا الإسلام فنزلناهم منازلهم واحتجبنا لكل شاعر بما وجدنا له من حجّة وما قال فيه العلماء ، وقد اختلف الناس والرواة فيهم ... فاقتصرنا من الفحول المشهورين على أربعين شاعراً من تشابه شعره منهم إلى نظرائه، فوجدناهم عشر طبقات أربعة رهط كل طبقة متكافئين معتدلين "(٢)، ولما يخص المكان فقد وزع الشعراء بين الجاهلية والإسلام وقسم هؤلاء الشعراء إلى طبقات، فوجد بعض الشعراء من لم يكونوا شعراء للعرب كافة، بل ظلوا متصلين بقراهم فجمعهم في باب شعراء القرى وهي (مكة والمدينة والطائف واليمامة

<sup>(</sup>۱) ينظر: النقد المنهجي عند العرب، د. محمد مندور، نهضة مصر للطباعة والتوزيع، مصر، ١٢٦٦م: ١٢.

<sup>(</sup>٢) طبقات فحول الشعراء: ٢٤-٢٣/١.

والبحرين وأشعرهن المدينة)(١) ، ومن خلال مفاضلته بين شعراء القرى جعل من حسان أشهر شعراء المدينة $(^{(Y)})$  ، ومن عبد الله بن الزبعرى أشهر شعراء مكة $(^{(Y)})$  .

لقد تأثر القرشي بهذا التقسيم في اختياره الشعري للمفاضلة بين الشعراء ونتيجة هذا التأثر فقد وردت مواقف نقدية استند إليها في تقسيم الشعراء من خلل أثر البيئة في هؤلاء الشعراء . كما اعتمد في تقسيم الشعراء على بيئتين فقط هي (نجد) و (الحجاز) ، إذ يقول: "فهؤلاء فحول شعراء أهل نجد الذين ذموا ومدحوا، وذهبوا بالشعر كلُّ مذهب"(٤) ، واما "أهل الحجاز فإنهم أهل ماشية الغالب عليهم الغز ل"(٥) .

إن معنى القول الأول يوضح فيه تنوع الشعر وكثرته في نجد ، فضلاً عن طرقهم معظم الأغراض الشعرية ، وقلته واختصاره في الغالب على نوع واحد وهو الغزل في الحجاز من القول الثاني ، وهذا يعد موقفاً نقدياً مباشراً لما للمكان من أهمية كبيرة في التأثير على الشعر والشعراء ، لأن كثرة إنتاج الشاعر وغزارة شعره وتعدد أغراضه يرجع إلى المكان الذي يعيش فيه الشاعر ، ويمكن توضيح البيئات العربية التي تركز فيها الشعر العربي القديم ومن خلالها تعددت أغراضه.

إن من أبرز البيئات العربية هي (الحجاز والشام والعراق) ، أما الحجاز فكانت منبع الإسلام وحينما تقدم الزمن أصبحت تمثل لحياة الرسول ﷺ والقرآن الكريم والخلفاء الراشدين ومثلهم الأخلاقية ، ولابد أن يترك أثره بين الصحابة والتابعين وكان هذا لابد من أن يلقى ظلاً على ما حوله من حياة الفسق واللهــو

<sup>(</sup>١) ينظر: طبقات فحول الشعراء: ١/٥/١.

<sup>(</sup>٢) ينظر: المصدر نفسه: ٢١٥/١.

<sup>(</sup>٣) ينظر: المصدر نفسه: ٢٢٣/١.

<sup>(</sup>٤) الجمهرة: ١/١٩.

<sup>(</sup>٥) المصدر نفسه: ١/١٩.

والعبث والغناء، وينظر إلى المعنى من الزاوية التي تتفق ودينه الأخلاقي ، كما ينظر إلى الأدب وأثره في حياة المجتمع والناس ولاسيما المرأة إذ تعددت فيها جميع الأغر اض الشعرية<sup>(١)</sup> .

أمّا بلاد الشام فلم يكن الأدب فيها شعبياً كما هو في الحجاز ، لأنهم قبائل يمانية لم تكن على جانب كبير من الاهتمام بالشعر ، وإنما نقل الأمويون معهم حبهم للشعر، ولذلك كان الأدب عندهم يدور في مجالس الخلفاء وقصورهم، فضلا عن أن بلاد الشام كانت بعيدة عن الثورات والأزمات السياسية لخضوعه وإخلاصه وتأييده -لبني أمية فبقي راكداً على هذا الحال واشتهر فيها غرض المدح

أما العراق فكان منذ القدم مهد اللغة العربية وبرزت فيه مدرستا (البصرة والكوفة) اختصت بالمسائل اللغوية والنحوية والعروضية ، ولذا فإن نقد لغة الشاعر ونحوه وعروضه كان احدى الظواهر البارزة في النقد العراقي $^{(7)}$ .

ولأهمية الشعر عند القبائل في ذلك الوقت وتقلباته ما بين القبائل ما ذكره الجاحظ إذ يقول: "وشأن عبد القيس عَجَبٌّ وذلك أنهم بعد محاربة إياد تفرقوا فرقتين: فرقة وقعت بعمان وشق عمان وفيهم خطباء العرب ، وفرقة وقعت إلى البحرين وشق البحرين وهم من أشعر قبيل في العرب ، ولم يكونوا كذلك حين كانوا في سُرَّة البادية وفي معدن الفصاحة"<sup>(٤)</sup> ، وهذه الأقوال إنما تصح دليلاً على ما قدمناه من أن الشعر لم ينشأ في العرب حين كانوا قبائل مجتمعة ، وإنما نشأ الشعر

<sup>(</sup>١) ينظر: النقد العربي القديم، د. داود سلوم، مكتبة الأندلس، بغداد، ط١، ١٩٦٩م: ٤٩.

<sup>(</sup>٢) ينظر: المصدر نفسه: ٥٥.

<sup>(</sup>٣) ينظر: المصدر نفسه: ٧١.

<sup>(</sup>٤) البيان والتبيين : ١/٩٧ .

بعد تفرق هذه القبائل بسبب الحروب ، واتخذت كل قبيلة مكان وبيئة خاصة لها كما تعددت أغراض الشعر باختلاف هذه البيئات العربية .

لاشك أن الشعر وأغراضه تختلف باختلاف هذه البيئات العربية ، ومن ثـم فالنقد يختلف باختلافها أيضاً ، قال الأصمعي نقلاً عن أبي عمرو بن العلاء ، إذ يقول: "أفصح الشعراء لساناً وأعذبهم ، أهل السروات ، وهن ثلاث وهي الجبال المطلة على تهامة مما يلى اليمن ، فأولها هذيل ، وهي تلى السهل من تهامة ، ثـم بجيلة في السراة الوسطى ، وقد شركتهم ثقيف في ناحية منها ، ثم سراة الأزد أزد شنوءة ، وهم بنو الحارث بن كعب بن الحارث ... وقوم يرون تقدمة الشعر لليمن في الجاهلية بامرئ القيس ، وفي الإسلام بحسان بن ثابت ، وفي المولدين بالحسن بن هانئ وأصحابه: مسلم بن الوليد، وأبي الشيص ، ودعبل وكلهم من اليمن ، وفي الطبقة التي تليهم بالطائيين حبيب والبحتري ويختمون الشعراء بأبي الطيب"(١) .

كما حدد القرشى شعر أهل نجد موزعين على جميع طبقات الجمهرة باستثناء طبقة (المذهبات) و (أصحاب المراثي) و (الملحمات) ، ومن هؤلاء الشعراء المرقش، وكعب بن زهير ، والحطيئة ، وخدّاش بن زهير ، ودريد بن الصــمّة ، وعنتــرة ، وعروة بن الورد ، والنمر بن تولب ، وعمرو بن أحمر ، والشماخ والـــذين ذهبـــوا بالشعر کل مذهب $^{(7)}$  .

أما شعراء الحجاز فهم (امرؤ القيس ، وزهير، والنابغة ، والأعشى ، ولبيد ، وطرفة ، وعمرو بن كلثوم) ، كما أكدهم بقوله إذ يقول : "كان أبو عبيدة يعدُّ أشــعر أهل الوبر خاصة امرأ القيس وزهيرا والنابغة ، فإن قال قائل : إن امرأ القيس ليس

<sup>(1)</sup> Ilanca:  $1/\Lambda \Lambda - \Lambda \Lambda$ .

<sup>(</sup>٢) الجمهرة: ١/١٩.

من أهل (نجد) منهم فقد كذب ، واحتج عليه أنه أول من ذكر الدِّمن والديار ديار بني أسد بن خزيمة"<sup>(١)</sup> .

إن هذا التقسيم المكانى الذي حدده القرشى في اختياره الشعري ، إذ نجد هذه الأراء والمواقف النقدية يذكرها باختصار شديد من دون توضيح هذه الأراء والمواقف التي استند إليها مما يضع القارئ والباحث في موقف الحيرة والشك ، كما انه لم يحدد الضوابط التي اعتمدها المؤلف في تحديد شعراء البيئات العربية .

خلاصة القول إن القرشى انتهج منهج القدماء أمثال ابن سلام في تحديد الشعراء وفحولتهم ومكانتهم وطبقاتهم الشعرية وغزارة شعرهم وفصاحتهم من خلال المكان ، لما للمكان من أهمية كبيرة في تحديد الشعر والشعراء وتعدد أغراضه ، ونمو المؤثرات التي اسهمت في اتجاهات الشعر العربي في الحواضر العربية منها اتساع الفتوح مما نتج عنه التمازج مع شعوب أخرى ، ثم إثارة العصبية القبلية وظهور الشعوبية وحياة الرخاء والترف التي أنعمت بها بعض الحواضر واتسمت بالشعر السياسي والمدح والهجاء والغزل<sup>(٢)</sup>.

إن هذه الأسباب جعلت أغراض الشعر تتعدد وتزدهر في مكان ، وتزدهــر أغراض أخرى في مكان آخر والتي حددها القرشي بــ(نجد) و(الحجاز) فخصائص الشعر هنا أصبحت مزيجا من بداوة وتحضر يشدها التماسك ، أما اللفظ فقد جمع بين القوة والمتانة واللّين والرّقة(7) .

<sup>(</sup>١) الجمهرة: ١/٨٩.

<sup>(</sup>٢) ينظر: مصادر دراسة الشعر العربي: ٣١.

<sup>(</sup>٣) عصر بني أمية ، جورج غريب ، دار الثقافة ، بيروت – لبنان ، ١٩٧٠م : ٢٣ .

كما ان اللافت للانتباه أن القرشي لم يذكر أيّاً من أصحاب شعر الغزل الماجن الذي ساد في هذه البيئات التي حددها ؛ لأن هذا الغزل يتنافى مع مبادئ الدين الإسلامي وأخلاق القرشي العربية الأصيلة ، أما العامل الزمني فكان حاضراً عند القرشي حينما قسم الشعراء على أساس المكان ، إذ جعل شعراء الطبقة الأولى (المعلقات) والطبقة الثانية (المجمهرات) والثالثة (المنتقيات) ويرجع انتماؤها الزمني إلى العصر الجاهلي ، أما الطبقة الرابعة (المذهبات) والخامسة (المراثي) والسادسة (المشوبات) فإن انتماءها الزمني يرجع إلى العصرين الجاهلي والإسلامي ، وشعراء هذه الطبقات من المخضرمين ، أما الطبقة الأخيرة وهي طبقة (الملحمات) فهي تمثل الزمن الشعري الإسلامي والأموي (۱) .

لاشك ان القرشي استعمل عامل المكان والزمان في تقسيم طبقاته الشعرية ، لكي لا يكون مخالفاً لمن سبقه من النقاد أمثال ابن سلام في كتابه (طبقات فحول الشعراء) و ولكن الاختلاف ما بين (طبقات فحول الشعراء) و (طبقات الجمهرة) هو في عدد الطبقات والشعراء واختلاف الأشعار فيما بينهما وهذا ما أراده القرشي لكي يعد كتابه من كتب الاختيارات الشعرية البارزة في المضمون ، وان يأخذ مكانت للتاريخية والأدبية وهذه هي غاية القرشي التي أراد الوصول إليها ؛ لأن الجمهرة تعد في العصر الحديث من الكتب المهمة ومصدراً من مصادر التراث الأدبي

<sup>(</sup>١) ينظر: الجمهرة: ١/٩٠.

## ٢- جودة شعر الشاعر وشهرته:

حينما يبرز شاعر أو مجموعة من الشعراء في غرض أو مجموعة من الأغراض الشعرية في عصر من العصور أو في بيئة معينة ، يلجأ النقاد إلى تقويم شاعرية هؤلاء الشعراء وتقديم بعضهم على بعضهم الآخر ، وهذا ما جاء به صاحب الاختيار الشعري ، إذ جعل من جودة شعر شعراء العصر الجاهلي في مقدمة شعراء الجمهرة فكان لهم الحظ الأوفر في الطبقة الأولى من طبقات الجمهرة إذ قال عنهم : "قال المفضل هؤلاء أصحاب السبعة الطوال التي تُسميها العرب السبعة فمن زعم أن في السبعة لأحدٍ غيرِهم فقد اخطأ ، وخالف ما أجمع عليه أهل العلم والمعرفة ، وليس عندهم فيهم خلاف ولا في أشعارهم ، وإن بعدهُنَّ سبعاً الأحقتهنَّ "(۱) .

ولم يكتف القرشي بهذا إذ جعل لشعرائها ترتيباً خاصاً له على السرغم من ورود آراء في ترتيب شعراء المعلقات ، فالرأي الأول لأبي عبيدة فجعلهم على النحو الآتي: "امرؤ القيس ، وزهير ، والنابغة ، والأعشى ، ولبيد ، وطرفة بن العبد، وعمرو بن كلثوم"(٢) ، أما الرأي الثاني: "قمنهم من جعل امرأ القيس أشعرهم، ثم طرفة ، ثم لبيد ، ثم زهير ، ثم النابغة بن ذبيان ، ثم الأعشى البكري ، ثم عمرو بن كلثوم"(٣) .

<sup>(</sup>١) الجمهرة: ١/٩٠.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه: ١/٩٠.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه: ١/٩٠.

اما القرشي فلم يستند إلى هذين الرأيين ، وإنما استند إلى ترتيب خاص بـــه فجعل : "امرأ القيس أشعرهم ، ثم زهيراً بن أبي سلمي ، وبعده النابغة الذبياني ، ثم الأعشى ميمون ، وبعده لبيد بن ربيعة ، ثم معلقة عمرو بن كلثوم ، وآخرهم طرفة ابن العبد"<sup>(١)</sup>.

لاشك أن القرشي أراد أن يخالف من سبقه ليجعل له ترتيباً ورأياً نقدياً خاصاً به لهؤلاء الشعراء داخل الطبقة الواحدة من خلال رؤيته الخاصة إلى جودة أشعار هم، وهذا مفاده أن المؤلف أراد أن يبث آراءه النقدية في كتابـــه ؛ لأن هكـــذا تأليف كبير يحتاج إلى آراء ومواقف نقدية لكى تدل على مكانة المؤلف الأدبية وشخصيته العلمية والتاريخية.

كما ورد للمؤلف رأى آخر في تسمية الطبقة الأولى فقال: "هؤلاء السبعة الطوال التي تسميها العرب السموط"(٢) ، وهذا يخالف ما روي عن عامة الكتاب والرواة الذين سبقوه وأسموها بأسماء تختلف عما جاءت في كتابه ، وليس هناك من تفسير لهذا سوى أن صاحب الاختيار الشعري حاول أن يجد اسما خاصا به من دون أن يلتفت إلى التسميات التاريخية المتعددة السابقة بل اكتفى بقول المفضل ، وقد أصاب القرشي في ذلك لأن هذا الاسم الخاص به قد دخل التاريخ الأدبي وعند ذكر أسماء هذه الطبقة المتعددة يذكر معها اسم القرشي الخاص بها ، فضلا عن الأهمية التار بخبة لهذه الأسماء.

ويبدو أن القرشى استعمل مواهبه ناقداً ومؤرخاً من خلال ابتداعه وابتكاره نظاماً خاصاً به في تسمية طبقات الجمهرة الشعرية ، الذي أراد من خلاله أن يكون اختيار ا شعريا يختلف عن جميع كتب الاختيارات الشعرية السابقة ، ووصل القرشي

<sup>(</sup>١) الجمهرة: ١٩١/١.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه: ١/٩٠.

إلى غايته التي أراد الوصول إليها ، بيد أن من يقرأ كتاب الجمهرة يجد هذا الاختلاف وجعله كتابا مميزا عن بقية الاختيارات السابقة ، فضلا عن الاختلاف في الترتيب والتبويب وتسمية الفصول واختيار الشعراء وقصائدهم جعلته أكثر أهمية من بين الاختيارات<sup>(١)</sup>.

كما أن هذه المكانة التاريخية لشعراء الطبقة الأولى عند القرشي يشاركه في هذا الرأي ويتابعه ابن رشيق الذي عاش بعده ويؤكد مكانة هؤلاء الشعراء التاريخية من خلال جودة أشعار هم فيسلكها في خبر واحد إذ يقول: "وكانت المعلقات تسمي المذهبات ، وذلك لأنها اختيرت من سائر الشعر فكتبت في القباطي بماء الذهب ، وعلقت على الكعبة ، فلذلك يقال : مذهبة فلان ، إذا كانت أجود شعره، ذكر ذلك غير واحد من العلماء ، وقيل بل كان الملك إذا استجيدت قصيدة الشاعر يقول: علقوا لنا هذه ، لتكون في خزانته" (٢) . يتضح من خلال هذا الخبر أن ابن رشيق يتفق مع القرشي في الموقف من هؤلاء الشعراء وجودة أشعارهم ، ولكنه اختلف عنه من خلال التسمية ، وعلى الرغم من أنه عاش بعد القرشي من دون الإشارة إلى التسميات الواردة في الجمهرة ، وتفسير هذا أن ابن رشيق عدّها أسماء خاصــة للقرشى .

كما أكد القرشي أهمية شعراء الطبقة الأخيرة (الملحمات) وجودة أشــعارهم التي تمثل الشعر الإسلامي ، ولاسيما (جرير ، والأخطل ، والفرزدق ، والراعى ، وذي الرّمة ، والكميت ، والطرماح) ، إذ يتميزون بالفحولة والذين امتدت حياتهم إلى نهاية العصر الأموي .

<sup>(</sup>١) ينظر: المعلقات وعيون العصر: ٣٧-٣٨.

<sup>(</sup>٢) العمدة : ١/٩٦ .

إذ كان للحركة الشعرية في العصر الأموي نشاط دؤوب مميز وغزير ، والشعراء الذين ظهروا في هذا العصر قد شكلوا ظاهرة واضحة في الشعر العربي ، وكانت غزارة شعرهم وجزالته ظاهرة مميزة في عصرهم ، حتى لم يتمكن الشعراء الآخرون من مجاراتهم (١) .

ويعد جرير والأخطل والفرزدق من الشعراء الذين اتسم شعرهم بالجزالة والتمكن من اللغة ، فضلاً عن أن هذه المرحلة من تاريخ العصر الإسلامي تعد من أزخر مراحلها بالعطاء الفكري والأدبي ، وتوافر عناصر البناء القومي للدولة العربية ، إذ توسعت الفتوحات وعم الرخاء الاقتصادي وتطورت الحياة الثقافية بشكل ملفت للنظر ، وبرزت خلال هذه المرحلة مدينتا (البصرة) و (الكوفة).

كما عرف العرب صفات حميدة اعتزوا بها في حياتهم ويفخرون بتمتعهم بها كالخلق والشجاعة والكرم والوفاء ... فاذا أراد شاعر الحط من منزلة أحد أكد أضداد تلك الصفات ، كالبخل والجبن والجهل والغدر وسوء الخلق ... (٢) ، كما في فن النقائض . ويعرف الهجاء : هو لغة التخاصم والانشقاق والانفعال المبلد بالخشونة ، وعادة ما يكون الهجاء ذا مساس بخصوصية الفرد الإنسانية ، لذا فلغة الهجاء عادة ما تكون ذات مساس في حياة الفرد اليومية ، حاملة في طياتها تعابير النقض وإلغاء الفرد المهجو من ناحية عرفه الاجتماعي (٣) .

إذ قال القرشي في هؤلاء أصحاب النقائض من خلال رأيه وموقفه منهم بقوله: "اجمع الناس على أن أشعر الناس في الإسلام ثلاثة ، وهم : الفرزدق ،

<sup>(</sup>۱) الفرزدق بين ناقديه قديماً وحديثاً ، سهيل عبد الله علي ، رسالة ماجستير مطبوعة بالآلة الكاتبة ، جامعة بغداد ، كلية التربية – ابن رشد ، ۲۰۰۳م : ۲۲ .

<sup>(</sup>۲) ينظر : عيار الشعر : ۱۹-۱۸ .

<sup>(</sup>٣) لغة الشعر عند الفرزدق ، رحمن غركان عبادي ، رسالة ماجستير مطبوعة بالآلة الكاتبة ، جامعة بغداد – كلية الآداب ، ١٩٨٨م : ٣٥ .

وجرير ، والأخطل ، وذلك انهم أعطوا حظاً في الشعر لم يعطه أحد في الإسلام ، مدحوا قوماً فرفعوهم ، وهجوا قوماً فوضعوهم ، وهجاهم قوم فردوا عليهم وأقحموهم ، وهجاهم آخرون فرغبوا بأنفسهم عن جوابهم وعن الرد عليهم ، فأسقطوهم ، وهؤلاء شعراء أهل الإسلام ، وهم أشعر الناس بعد حسّان بن ثابت ، لأنه لا يشاكل شاعر رسول الله الله الدينات .

إذ إن رأي القرشي واضح من خلال تفوقهم في أغلب الأغراض الشعرية وكذلك هم أشعر شعراء أهل الإسلام وهذا ما جعلهم أن يأخذوا هذه الشهرة الكبيرة من خلال جودة أشعارهم.

كما أشار الحصيري القيرواني (ت٣٥٦هـ): إلى أن ملاحاة قامت بين ذي الرمّة والفرزدق ، وقد هجا ذو الرمّة الفرزدق قائلاً: [المتقارب]

وأما مَجَاشِعُ الأرْذَلُ ونَ فلم يَسْق مَيْتَهُمْ رَاجِسُ سَيَعْقَلُهم عن مساعِي الكِرَام عِقَالٌ ويَحْبِسُهم حَابِسُ (٢)

كما يشير صاحب العمدة: إذ كان لجرير مواقف بالضد من ذي الرمة في الهجاء، إذ أعان هشام المرئي ضد ذي الرمّة، وأرفده بأبيات كانت قاسية على ذي الرمّة قال فيها: [الطويل]

<sup>(</sup>١) الجمهرة: ١/١٩.

<sup>(</sup>۲) زهر الآداب ، الحصيري القيرواني ، تح : د. يوسف علي طويل ، دار الكتب العلمية ، بيروت – لبنان ، ط۱ ، ۱٤۱۷هـ – ۱۹۹۷م : ۲/۲۰ ؛ ديوان ذي الرُمّة ، شرح الخطيب التبريزي ، مجيد طرّاد ، دار الكتاب العربي ، بيروت – لبنان ، ط۲ ، ۱۶۱۲هـ – ۱۲۹۸م : ۲۳۶ . إذ وردت الأبيات في الديوان عكس رواية الحصيري فقد جاء فيه :

وأمَا مَجَاشع الأرْذَلُ وِنَ عِقَالٌ ويَحْسِبُهم حَاسِسُ سَيَعْقلُهم عن مساعِي الكِرَام فلم يَسْق مَيّتَهُمْ رَاجِسُ

عَجبتُ لرَحل مِن عَدِيِّ مُشْمَّس يُماشى عَدِيّاً لُؤمُها ما تُجنَّــهُ فَقُل لعَدِيِّ تَستَعِن بنِسائهـــا أَذَا الرُّمَ قَد قَلَّدتَ قَومَكَ رُمَّكَ أَ

وَفِي أَيِّ يَوم لَم تَشْمَس رحالُهَا مِنَ الناس ما ماشت عديّاً طِلالها عَلِيَّ فَقَد أَعيا عَدِيّاً رجالُهَ اللهَ بَطِيّاً بأيدي المُطلِقينَ اِنحِلالُهَا

وحينما سمعها ذو الرمة ، فقال : يا ويلتاه ، هذا والله شعر حنظلي ، وغلب هشام المرئي ذا الرمّة بعد أن كان ذو الرمة مستعلياً عليه (١).

كما يذكر صاحب خزانة الأدب ، أن جريراً كان دائم التحرش بذي الرمّـة لجره إلى ساحة الهجاء التي كانت واسعة بين الشعراء آنذاك ، إلا أن ذا الرمّة كان يحاول الابتعاد عن مهاجاة جرير ، الذي أشار إلى أن ذا الرمّـة يهابـه فـى هـذا الميدان، إلا أن جريراً والفرزدق كانا يحسدانه على شعره ، إذ لقيه جرير ذات يوم فقال له : "هل لك في المهجاة ، قال : لا ، قال : كأنك هبتنك ، قال : لا والله ، ولكن حَرِمُك قد هتكن السَّفل وما أرى في نسوتك مترقعا "(7)".

وذكر القرشي في اختياره الشعري بعض الأخبار والروايات النقدية منها: "قيل لجرير: كيف شعر الفرزدق، قال: كذب من زعم أنه أشعر من الفرزدق، فقيل له: كيف شعرك ، فقال : أنا مدينة الشعر . قيل له : كيف شعر الأخطل ، قال: هو أرمانا للأعراض . قيل : فكيف الراعى ، قال : هو شاعر لكنه مالت به خيله وأبله وديمومته . قيل له : كيف شعر ذي الرمّة ، قال : نقط عروس وبَعرُ ظباء" $(^{"})$ . كما قيل للأخطل: "أخبرنا عنك وعن هذين التميميين. قال: أما أنا فأمدحهم للملوك

<sup>(</sup>١) العمدة : ٢٨٦/٢ ؛ ديوان جرير ، دار بيروت للطباعة والنشر ، بيروت - لبنان ، ١٤٠٦هـ - ١٩٨٦م: ٣٩٠.

<sup>(</sup>٢) خزانة الأدب: ١٠٧/١.

<sup>(</sup>٣) الجمهرة: ١/١٩.

وانعتهم للخمر . وأما الفرزدق فإنه أفخرنا . وأما جرير فإنه أعزنا"(١) ، إذ إن دلالة هذه الأقوال تؤكد اشتهار هؤلاء الشعراء في عصرهم وجودة أشعارهم ، إذ يتقدمهم الفرزدق ، ثم جرير ، ثم الأخطل ، ثم الراعي ، ثم ذو الرمة وهذا واضح من خلال جعلهم في طبقة شعرية واحدة عند القرشي ومن ثم زاد لهم الكُميت والطِّرمَّــاح(٢)، كما قال أبو عبيدة ومحمد بن سلام ووافقهما الأصمعي: "اتفقت العرب علي أن اشعر أهل الإسلام ثلاثة جرير والفرزدق والأخطل واختلفوا في تقديم بعضهم على بعض وقال محمد بن سلام والراعى معهم في طبقتهم ولكنه آخر هم $^{(7)}$  .

ولكن القرشي انفرد في هذا الموضوع وأعطى موقفه ورأيه النقدي ورتب هؤلاء الشعراء كل بحسب مقدرته الشعرية وجودة أشعاره كما هو في الطبقة السابعة التي تمثل شعراء الإسلام ، وجعل الفرزدق أولهم ، ثم جريراً ، وبعده الأخطل ، ثم الراعى ، وبعده ذي الرّمة ، ثم الكميت ، وآخر هم الطّرمّاح .

وعلى أية حال ورد في الجمهرة قول المفضل إنه قيل للأخطل: من أشــعر الناس، قال: أنا ، غير أن الفرزدق قال أبيات شعر لم استطع أن أكافئه عليها ، وهي قوله: [الكامل]

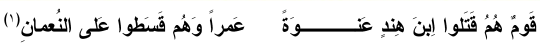
> يا إبنَ المُراغَةِ وَالهجانُ إِذَا التَقَت يا إبنَ المُراغَةِ إنَّ تَغلِبَ وائـــل ما ضرَّ تغلِبَ وائل أَهجَوتَهـــا إِنَّ الأَراقِمَ لَن يَنالَ قَديمَهـــا

أعناقها وتماحل الخصمان رَفَعوا عِناني فَوق كُلِّ عِنان أُم بُلتَ حَيثُ تَناطَحَ البَحران كُلبٌ عَوى مُتَهَتِّمُ الأسنان

<sup>(</sup>١) الجمهرة: ١/١٩.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه: ١/٩٠.

<sup>(</sup>٣) الأغاني: ٨/٨.



كما قيل للفرزدق: من أشعر الناس ، قال: أنا غير أن الأخطل قال أبياتاً لم استطع ان أكافئه عليها ، وهي قوله : [الكامل]

وَلَقَد شَدَدت على المراغة سرجها وَعَصرتَ نُطفَتَها لتُدركَ دارماً هيهاتَ مِن مَهل عَلَيكَ بَعيدِ وَإِذَا تَعَاظَمَتِ الأُمورُ لـــــدارم وَإِذَا عَدَدتَ بُيوتَ قُومِكَ لَم تَجد

حَتَّى نَزَعتَ وَأَنتَ غَيرُ مُجيدِ طَأطَأتَ رأسكَ عَن قَبائلَ صيدِ بَيتاً كَبِيتِ عُطاردٍ ولَبي دِ(٢)

نستنتج مما سبق أن تلك الآراء والمواقف النقدية التي أشرنا إليها هي في حقيقتها آراء نقدية ذوقية تأثيرية ، إلا أنها تمنحنا صورة متكاملة عن مكانة القرشي الأدبية والنقدية ، إذ إنها جاءت من لدن نقاد من مختلف العصور ، منهم سبقه ومنهم الجمهرة الأدبية والنقدية والشعرية ، فضلاً عن أنها من المصادر الأدبية المهمة التي يلجأ إليها أصحاب الأدب العربي .

<sup>(</sup>١) الجمهرة: ١/٩٢ - ٩٣ ؛ ديوان الفرزدق: ٦٣٩ - ٦٤١ .

<sup>(</sup>٢) الجمهرة: ٩٣/١؛ ديوان الأخطل ، شرح: مهدي محمد ناصر الدين ، دار الكتب العلمية، بيروت - لبنان ، ط٢ ، ١٤١٤هـ - ١٩٩٤م: ٩٥-٩٥ .

### البحث الثالث

## الأراء والمواقف النقدية في الشعر والشعراء

## ١ - المقياس الاجتماعي والأخلاقي للشعر وموقف القرشي منه :

إن النظر إلى الفن من خلال المقياس الأخلاقي قديم ، إن لـم يكـن أقـدم المقاييس النقدية ، وهذه متأتية من منبع اجتماعي بجانبيه الديني والتهذيبي ، كما لا ننكر من وجود مؤيدين ومعارضين لهذه المواقف في جميع العصــور الأدبيــة ، إذ نجد بعض النقاد العرب من ينظر إلى هذا الموقف نظرة إعجاب وتقدير ، ويعطيه اهتماماً خاصاً ، في حين نجد آخرين من يقف بالضد من هذا ، ليفصلوا بين الجانب الخلقي والديني والفن ، وتحت جناح الفصل بين الأخلاق والفن قد قيل كثيــر مــن  $^{(1)}$ شعر الهجاء ، والشعر الخليع من دون حرج وتردد

وإذا تتبعنا كلمة (أدب) نجد أنها تدل على المعنى الحقيقى نفسه لها في جميع عصور الأدب العربي الا وهو المعنى الخلقي والتهذيبي ، إذ نجد هذه الكلمة تتطور في معناها بتطور الحياة العربية ، وإذا رجعنا إلى العصر الجاهلي نجد أن هذه اللفظة تدل على معنى الداعى إلى الطعام ، فقد جاء على لسان طرفة بن العبد قوله: [الرمل]

# نَحنُ في المَشْتَاةِ نَدعو الجَفَلي لا تَرى الآدِبَ فينا يَنتَقِر (١)

أي بمعنى أن من أدبهم وأخلاقهم لا يدعون الخاصة ، إلى الطعام وإنما الدعوة تكون لعامة الناس. كما نجد أن هذه الكلمة تستعمل في العصر الإسلامي

<sup>(</sup>١) ينظر: المعلقات وعيون العصر: ٢٧٣-٢٧٤.

<sup>(</sup>٢) تاريخ الأدب العربي ، العصر الجاهلي ، د. شوقي ضيف : ٧ ؛ ديوان طرفة بن العبد : . 27

على لسان الرسول السول السول السول السريف يقول : "أدبني ربى فأحسن تأديبي" (١) .

ويستعملها شاعر مخضرم سهم بن حنظلة الغنوي (٢) ، بالمعنى نفسه إذ يقول: [البسيط]

# لا يَمنَعُ الناسُ مِنَّى ما أَرَدتُ وَلا أُعطِيهُمُ ما أَرادوا حُسنَ ذَا أَدَبا(٣)

أما في العصر الأموي نجد أن هذه الكلمة تدور في ذات المعنى الخلقي والتهذيبي نفسه ، يزاد إليها المعنى التعليمي ، إذ وجدت طائفة من المعلمين تسمى بالمؤدبين ، إذ كانوا يعلمون أولاد الخلفاء الثقافة العربية والشعر والخطب وأخبار العرب وأنسابهم وأيامهم (٤) .

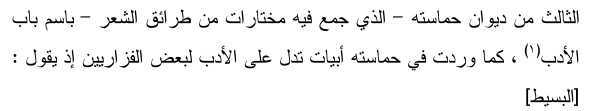
أما في العصر العباسي فنجد أن المعنيين التهذيبي الخلقي والتعليمي يتقابلان في استعمال هذه الكلمة ، فقد سمى ابن المقفع ، كتابه (كليلة ودمنة) ، إذ يرمي هذا الكتاب إلى إصلاح الأخلاق وتهذيب العقول ، فضلاً عن أن له رسالتين تتضمنان ضروباً من الحكم والوصايا والنصائح الخلقية والسياسية ، وسماهما باسم (الأدب الصغير) و(الأدب الكبير) ، وبهذا المعنى نفسه سمى أبو تمام (ت٢٣٢هـ)، الباب

<sup>(</sup>۱) التذكرة في الأحاديث المشتهرة ، أبو عبد الله الزركشي (ت٤٩٧هـ) ، تح: مصطفى عبد الله الزركشي (ت٤٩٧هـ) ، تح: مصطفى عبد القادر عطا، دار الكتب العلمية ، بيروت – لبنان ، ط٢ ، ٤٠٦هـ – ١٩٨٦م : ١٦٠ ؛ وينظر : تاريخ الأدب العربي ، العصر الجاهلي ، د. شوقي ضيف : ٧ .

<sup>(</sup>٢) هو بن خاقان بن خويلد بن حرثان الغنوي ، شاعر مخضره ، فارسي الأصل ، أدرك الجاهلية والإسلام. ينظر : الإصابة في تمييز الصحابة ، لابن حجر العسقلاني (٣٠٥هـ)، تح : عادل أحمد عبد الموجود وعلي محمد معوض ، دار الكتب العلمية ، بيروت - لبنان ، ط١ ، ١٤١٥هـ : ٣/٩/٣ .

<sup>(</sup>٣) الأصمعيات: ٥٦ . الشاعر لا ديوان له .

<sup>(</sup>٤) ينظر : تاريخ الأدب العربي ، العصر الجاهلي ، د. شوقي ضيف : ٨ .



## كذاك أدبت حتى صار من خلقى إنى وجدت ملاك الشيمة الأدبا(٢)

وكذلك نجد قديماً هذا النوع من الشعر قد كثر عند العرب إذ كانوا يصورون فيه أخلاقهم تصويراً طبيعياً. كما يقول الجاحظ، في المعنى نفسه الذي ذكرناه: "كانت بنو أمية لا تقبل الراوية إلا أن يكون راوية للمراثي، قيل ولم ذاك، قال: لأنها تدل على مكارم الأخلاق"(").

وفي الاتجاه نفسه يشير قدامة بن جعفر ، والذي أعطى بعض التسامح في فحاشة المعنى ، إذ يقول : "وليس فحاشة المعنى في نفسه مما يزيل جودة الشعر فيه، كما لا يعيب جودة النجارة في الخشب مثلاً رداءته في فحاشته"(أ) ، كما يقول قدامة أيضاً "ان المعاني كلها معرضة للشاعر ، وله ان يتكلم منها ، فيما أحب وآثر، من غير أن يحظر عليه معنى يروم الكلام فيه ، إذ كانت المعاني بمنزلة المادة الموضوعة ... مثل الخشب للنجارة والفضة للصياغة"(٥) . كما جاء في العمدة أن

<sup>(</sup>۱) ينظر: كليلة ودمنة ، ابن المقفع (ت٢٤١هـ) ، المطبعـة الأميريـة ببـولاق ، القـاهرة ، ط١١، ١٣٥٥هـ – ١٩٣٦م: ١٥٨؛ ينظر: الأدب الصغير والأدب الكبير ، ابن المقفع ، دار صادر ، بيروت – لبنان ، (د.ت): ٦ ؛ وكـذلك ينظـر: شـرح ديـوان الحماسـة ، المرزوقي: ٧٨٣.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه: ٨٠٥.

<sup>(</sup>٣) البيان والتبيين : ٢/٣٠ .

<sup>(</sup>٤) نقد الشعر : ٥ .

<sup>(</sup>٥) المصدر نفسه: ٤.

الخليفة عمر بن الخطاب الله كتب إلى أبى موسى الأشعري: "مر من قبلك بتعلم الشعر ، فإنه يدل على معالى الأخلاق ، وصواب الرأي ومعرفة الأنساب"(١) .

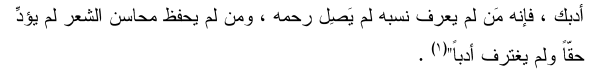
ولذات الموضوع نفسه يرى الدكتور سمير سرحان وهو من العصر الحديث أن الشعر العظيم هو شعر أخلاقي مهما كان الهدف منه ، وكذلك يرى أن هذه الأخلاقية تنبع من طريقة اتصال الشعر بالموجودات والأشياء في الطبيعة ، فاذا تـم هذا الاتصال بالشكل الأمثل أثار الشعر في نفوسنا إحساسا بجدية هذه الأشياء كما الإحساس بالدهشة ، ويكون الشعر عظيما حينما يقرر حقيقة أخلاقية ويشرحها مبينا الخطأ من الصواب ، ويكون الشعر عظيماً حينما يتصل بهذه الحقيقة (٢) .

إن الآراء والمواقف النقدية التي ذكرناها قبل القرشي وبعده تؤكد صراحة أهمية الجانب الأخلاقي في الشعر ، ومما لا شك فيه أن هذه المواقف والآراء قد اتخذها القرشي أساساً وموقفاً في نظرته النقدية إلى الشعر ، إذ يتجلى هذا الموقف من خلال الروايات والاخبار والأشعار التي تحتفي بدلالة امتلاك محاسن الشعر ، وتركزت هذه الروايات والاخبار والنصوص في الفصل الثالث من كتاب الجمهرة، إذ إن جميع هذه الاخبار تؤكد حقيقة لا غبار عليها ألا هي المقياس الأخلاقي للشعر، ورغبة المؤلف في وجودها وتطبيقها في الشعر العربي .

ومن خلال ما تقدم نكشف بوضوح هذه الأخبار والروايات والأحاديث التي فيها إشارة ومواقف وآراء نقدية واضحة للتركيز على الجانب الخلقي للشــعر ، إذ يقول الخليفة عمر بن الخطاب را الخطاب الله عبد الرحمن بحفظ محاسن الشعر حتى يحسن أدبه كما في قوله "يا بني صل رَحِمَك ، وأحفظ محاسن الشعر يحسن

<sup>(</sup>١) العمدة: ٢٨/١. لم يرد في كتب الحديث و لا في شروحها.

<sup>(</sup>٢) ينظر: النقد الموضوعي: ٦٩.



وكذلك يؤكد الخليفة الراشدي عمر هماسن الشعر الأخلاقي ودوره في مكارم الأخلاق إذ يقول: "أرووا من الشعر أعفّه، ومن الحديث أحسنه، ومن النسب ما تواصلون عليه، وتعرفون به، فرب رَحِم مجهولة قد عُرفت فَوصلت (٢)، إذ إن هذه الأحاديث تؤكد أهمية الموقف الخلقي للشعر العربي وأصالته وحجم الفائدة منه، وركز القرشي على هذه الأحاديث لما لها من أهمية كبيرة للجانب الخلقي في الشعر، التي هي من صلب رغبة القرشي لهذا الجانب وتأكيده في الشعر العربي.

كما أن هناك فرقاً بين الصدق الفني والصدق الواقعي الحقيقي، إذ يوجد الصدق المعبر عن ذات النفس بكشف المعاني المختلجة فيها والتصريح بما يكتم منها والاعتراف بالحق في جميعها، وهذا يشبه ما تسميه (الصدق الفني) أو اخلاص الفنان في تجربته الذاتية (٣).

أما الصدق الواقعي الحقيقي أي الصدق الأخلاقي هو ما لا مدخل فيه للكذب وإنما هو نقل للحقيقة الأخلاقية على حالها ، وهذا يتبين في المدح والهجاء (٤) ، وهذا واضح من خلال موقف الخليفة عمر بن الخطاب شي بثنائه على الشاعر زهير لصدقه وأخلاقه وأمانته في المديح حينما يقول فيه: "لأنه لا يعاظل الكلمتين ولا يمدح رجلاً بغير ما فيه" (٥) .

<sup>(</sup>١) الجمهرة: ١/١٤. لم يرد في كتب الحديث و لا في شروحها .

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه: ٢/١ . لم يرد في كتب الحديث و لا في شروحها .

<sup>(</sup>٣) ينظر: عيار الشعر: ٢٤؛ وتاريخ النقد الأدبي عند العرب ، د. احسان عباس: ١٤٢.

<sup>(</sup>٤) ينظر : تاريخ النقد الأدبي عند العرب ، د. إحسان عباس : ١٤٣ .

<sup>(</sup>٥) الجمهرة: ١/٦٥، لم يرد في كتب الحديث ولا في شروحها.

كما أن التزام الشاعر لبيد بالقيم والأخلاق النبيلة واضح ، وله أبيات كثيرة تدل على مكارم الأخلاق ، كما في قوله: [الطويل]

فَاقطَع لُبانَةَ مَن تَعَرَّضَ وَصلُهُ وَلَخيرُ واصلِ خُلَّةٍ صرَّامُها وَاحبُ المُجامِلَ بِالجَزيلِ وَصرَمُهُ باقٍ إِذ ضلَعَت وزاغَ قِوَامُها وَاحبُ المُجامِلَ بِالجَزيلِ وصرَمُهُ باقٍ إِذ ضلَعَت وزاغَ قِوَامُها(۱)

وورد الخبر في الجمهرة: "وكان لبيد رجلاً جواداً كريماً شريفاً في الجاهلية والإسلام، وكان قد آلى على نفسه أن يُطعم الناس ما هبّت الصبّبا ثم أسلم فادام ذلك في الإسلام"(٢).

كما قال أبو عمرو بن العلاء: "كان أوس بن حجر عاقلاً في شعره ، كثير الوصف لمكارم الأخلاق ، ومن ثم هو أوصفهم وسبقهم إلى دقيق المعاني"(٣) .

لاشك أن القرشي يؤكد هذا الموقف الأخلاقي والاجتماعي ؛ لأن طبيعة المرحلة التي عاش فيها تحتم عليه أن يكون اتجاه الشعر وتشبيهاته يناسب ما جاء به الإسلام والقرآن الكريم من صور للحياة الدنيا والآخرة والتركيز على المعاني التشريعية التي تنظم أحوال الناس ومعاملاتهم ، وإلى اقتباس الشعر من ألفاظ القرآن الكريم .

كما أن الذوق العام قد ساير هذا الاتجاه الأخلاقي للشعر ، فتغيرت القيم التي كان ينقد الشعر من خلالها إلى قيم جديدة ثبتها القرآن الكريم ، ولهذا يسعى القرشي إلى تثبيت هذه القيم المستمدة من روح الإسلام ، ويؤكد أن هذه الأمة أمة أخلاقية في

<sup>(</sup>۱) المعاني الكبير في أبيات المعاني ، ابن قتيبة ، تح: المستشرق د. سالم الكرنكوي ، مطبعة دار المعارف العثمانية ، حيدر أباد – الهند ، ط۱ ، ۱۳٦۸هـ – ۱۹۶۹م ، ثم صورتها دار الكتب العلمية ، بيروت – لبنان ، ط۱ ، ۱۶۰۵هـ – ۱۹۸۶م : ۱۲۰۲/۳ ؛ شرح ديوان لبيد بن ربيعة العامري ، تح: د. احسان عباس ، الكويت ، ۱۹۲۲م : ۳۰۳ .

<sup>(</sup>٢) مقدمة الجمهرة: ١/٧٧.

<sup>(</sup>٣) الشعر والشعراء: ١٩٨/١.

جميع اتجاهاتها الأدبية والثقافية والحضارية ، ولعل ما نقلناه من حكم الخليفة عمــر بن الخطاب على شعر زهير وبيان اسباب تقديمه على غيره بما يوافق هذه الروح الإسلامية والقيم الجديدة فهو أظهر شاهد على ذلك .

ولعل الموقف الصارم للخليفة عمر رض من الهجاء والهجائين المنافي للأخلاق العربية الإسلامية ، إذ لم يكن الإسلام يسمح بسب اعراض المسلمين ، ومن شم حبسه الشاعر الحطيئة حين هجا الزبرقان بن بدر ولمخالفته لهذه الروح الإسلامية ، ثم أطلقه على ألا يعود إلى الهجاء واشترى منه أعراض المسلمين ، وهذا خير مثال يؤكد ما يسعى إليه القرشي ورجال هذه الأمة الإسلامية (١) .

ومن الملاحظ وجود بعض التسامح لأبي زيد لأبيات شعرية وردت في اختياره الشعري للشاعر امرئ القيس وتحديدا في معلقت التي تخص الجانب الأخلاقي ، والتي يقول فيها : [الطويل]

# فَقُلتُ لَها سيري وَأَرخى زمامَــهُ وَلا تُبعِديني عن جَناكِ المُعَلَّل(٢)

وعلى الرغم من تأكيد القرشي الجانب الأخلاقي ، إذ لم أجد أي تعليق لـــه على هذه الأبيات التي تمثل قمة الفحش ، وعلى الرغم من ذلك فقد جعل هذه القصيدة في المرتبة الأولى من الطبقة الأولى ، ولكن أفهم من مواقف القرشي وآرائه النقدية أن بعض الأبيات القليلة في هذه المعانى قد لا تؤثر في مكانة قصيدة كاملة مثل معلقة امرئ القيس ، ولهذا وجد هذا التسامح عند المؤلف أي الحكم على الكل وليس الجزء.

<sup>(</sup>١) ينظر : جواهر الأدب ، أحمد الهاشمي (ت١٣٦٢هـ) ، تح : لجنة من الجامعيين ، مؤسسة المعارف ، بيروت ، (د.ت) : ١٤٢/٢ .

<sup>(</sup>۲) الجمهرة : ۱۰۷/۱-۱۰۸ ؛ ديوان امرؤ القيس : ۱۲ .

ولكن نجد أن هذه الأبيات تقابل بالرفض عند الباقلاني (ت٤٠٣هـ) الذي ساير القرشي في جزء غير يسير في حياته ، فإنه يرفض أبيات امرئ القيس التي تخرج عن المقياس الخلقي المألوف ، ففي البيت الأول لا معنى بديع ولا لفظ شریف<sup>(۱)</sup>.

بيد أن هذا الموقف الأخلاقي الذي من خلاله اعترض على هذه الأبيات لما فيها من معان واضحة وخروجها عن المألوف ، وقد يكون الشاعر بعيداً عن هذا الحكم ولا يرمى إلى هذا المعنى وإنما انساق مع الصورة الفريدة التي استطاع أن يبتدعها مع هذه الأبيات<sup>(٢)</sup> .

يرى الباحث أنه مع التسامح الذي أبداه القرشى مع أبيات شعر امرئ القيس ؟ لأن هذه الأبيات لا تسلب الجمال الفني لشعره بوصفه شعرا يعلق في القلب ووضوح معانيه ، وإن عاب عليها الباقلاني ، فضلاً عن الصورة الرائعة التي صورها في هذه الأبيات القليلة التي لا تؤثر في عامة شعر امرئ القيس من الناحية الفنية ، وكذلك أن هذه الأبيات قد زادت من جمالية صورة القصيدة .

إن الجانب الأخلاقي ضرورة للأدب العربي ، كما أن القرشي ينظـر إلـي الشعر نظرة أخلاقية ليكمل فعله في الدفاع عن العرب والرد على الشعوبية ، وهذا نتاج تأثر القرشي بمن سبقه من النقاد القدماء .

ومن الواضح اننا نجد تأثر هؤلاء النقاد القدماء بمنهج (ارسطو) الذي دعا إلى هجر الألفاظ الخسيسة التي لا يستعملها إلا العامة ، ليس في الشعر فحسب وإنما

<sup>(</sup>١) ينظر: إعجاز القرآن: ١٦٦-١٦٧.

<sup>(</sup>٢) ينظر: المعلقات وعيون العصر: ٢٧٤.

في الخطابة أيضاً (١) ، وخلاصة القول إن للشعر فعلاً كبيراً في صقل ثقافة الناس وطباعهم وسلوكهم وعاداتهم وأخلاقهم ، وهذا ما يؤكده الخليفة عمر بن الخطاب كله في قوله: "محاسن الشعر تدل على مكارم الأخلاق ، وتنهى عن مساويها (7).

من خلال ما تقدم نجد أن الجانب الأخلاقي في الشعر يعد موقفاً نقدياً عند القرشي ؛ لأنه يتعاطف مع القيم والروح الإسلامية ، إذ عدّه أساساً في تقديم الشاعر على غيره من الشعراء ، فضلاً عن أن التزام الشعراء بهذا الجانب الأخلاقي يجعلهم من الشعراء المبرزيّن عند القرشي ، أمثال شعراء الجمهرة والذين يمثلون الشعر الجاهلي والإسلامي والأموي ، ومن خلال ذلك يرمي القرشي إلى تأكيد حقيقة ثابتة أن الأمة العربية هي أمة أخلاقية ؛ لأنها "خير أمة أخرجت للناس" ، لأن العرب كلهم شيء واحد ، ولأن الدار والجزيرة واحدة ، والأخلاق والشيم واحدة ، وكذلك اللغة واحدة ، وبينهم من التصاهر والتشابك ، والاتفاق في الأخلاق والأعراق $^{(7)}$  .

كما جمع الله تبارك وتعالى لنبيه محمد ﷺ جوامع الكلم في كتابه العزيز ، ونظم له مكارم الأخلاق كلها في قوله تعالى : ﴿ خُذِ ٱلْعَفْوَ وَأَمْرُ بِٱلْعُرْفِ وَأَعْرِضْ عَنِ اَلْجَنْهِلِينَ ﴾ . الْجَنْهِلِينَ

<sup>(</sup>١) ينظر: الإيضاح في علوم البلاغة ، جلال الدين القزويني (ت٧٣٩هـ) ، تح: محمد عبد المنعم خفاجي ، دار الجيل ، بيروت ، ط٣ ، (د.ت) : ١٤٢ .

<sup>(</sup>٢) الجمهرة: ٢/١٤؛ ربيع الأبرار ونصوص الأخبار ، الزمخشري (ت٥٨٣هـ) ، مؤسسة الأعلمي ، بيروت - لبنان ، ط١ ، ١٤١٢هـ : ٥/٢١٧ ، ولم ترد في الحديث عبارة (وتنهى عن مساويها) .

<sup>(</sup>٣) ينظر : البيان والتبيين : ٢٩١/٣ .

<sup>(</sup>٤) سورة الأعراف : ١٩٩.

# ٢- التفوق الفني بين الشعراء وموقف القرشي منه:

إن النقد الفنى ينظر إلى النصوص الشعرية ويحكم فيها من خلل الجودة والتفوق الفنى أو عدمها بين الشعراء<sup>(١)</sup> ، إذ ذكر القرشى فـــى اختيــــاره الشـــعري مجموعة من الآراء النقدية في مقدمة كتابه ليؤكد أهمية الجانب الفني للشعر ، وأن هذه الآراء النقدية قد سبقه فيها ابن سلام ، إذ عمد في كتابه طبقات فحول الشعراء إلى ترتيب الشعراء في طبقاته بحسب المقدرة الفنية ، أو الكفاية والشاعرية وتتمثلان في ناحيتين أولهما الجودة الشعرية وثانيتهما الكثرة الشعرية ، فإذا اجتمعا تقدم الشاعر عنده على غيره ، ثم بعد ذلك معززاً لها عامل النزمن ، وإن أهمله في مواضع غير قليلة<sup>(٢)</sup>.

لاشك إن تأثر القرشي بمن سبقه من النقاد واضحٌ من خلل هذه الآراء النقدية التي أوردها في اختياره الشعري ، بيد أن القرشي أوضح ممن سبقه من النقاد؛ لأنه يعرض في مقدمة كتابه آراءه النقدية مع اسم الراوي لهذا الحديث مصحوباً بالشاهد الشعري ، وهذا يدل على أنَّه أدق من غيره لهذه الآراء ومن هذه الآراء والمواقف النقدية التي ركز عليها في تأليفها منها إذ يقول: "واخبرنا المفضل محمد بن عثمان، قال : قلت لعلى بن أبى ظاهر : من أشعر الناس ، فقال : وإنك لتشك بالمعرفة ، قال أشعر الناس الذي يقول: [المتقارب]

فى الصيف رقرقت فيه العبيرا وَتَبِرُدُ بَرِدَ رِداءِ الْعَروس نُباحاً بها الكَلبُ إلا هَريرا(") وتسخُنُ لَيلَةَ لا يستطيعُ

<sup>(</sup>١) ينظر: في الميزان الجديد، د. محمد مندور، نهضة مصر للطباعة والنشر والتوزيع، مصر ، ۲۰۰۶م: ۱٤۳.

<sup>(</sup>٢) ينظر : تاريخ النقد العربي : ١٠٥ .

<sup>(</sup>٣) ديوان الأعشى: ٩٥. إذ جاء في الديوان (رقرقت بالصيف فيه العبيرا).

قال: قلت: إن أبا عبيدة يجعله في الطبقة الثانية من الشعراء قال: يا ابن أخي ما أقُدِّم على الأعشى أحداً ، وإنما بفعل ذلك في الهوى والميل"(١) ، وقال المفضل: "فمن زعم أنَّ أحداً من الشعراء من الأعشى فليس يعرف الشعر"(٢)، وهذا حكم نقدي صادر من حافظ وراو وناقد معروف.

إن هذا الرأي والموقف النقدي يدل صراحة على أن شعر الأعشى يستحق أن يكون في الطبقة الثانية من بين شعراء العصر الجاهلي ، وهذا واضح جليٌّ حينما عدَّ أبو عبيدة امرأ القيس ، وزهيراً ، والنابغة من الطبقة الأولي ، والأعشي ، ولبيداً، وطرفة بن العبد من الطبقة الثانية (٣) ، وهذا يؤكد الكفاءة الشعرية وجودة أشعارهم وبحسب التفاوت الموجود في مقدرتهم الفنية ، وهذه جميعها آراء نقدية تحسب للقرشى . وهكذا كان النقد قديماً .

لاشك أن هذه الآراء والمواقف النقدية عند القرشي لا تأتي من فراغ إذ أكدها من سبقه من النقاد وتركيزهم على الجودة الشعرية ، كما يؤكد هذا المعيار النقدي قول الجاحظ إذ يقول: "وأجود الشعر ما رأيته متلاحم الأجزاء ، سهل المخارج ، فتعلم بذلك انه أفرغ افراغاً واحداً ، وسبك سبكاً واحداً ، فهو يجري على اللسان كما يجري الدهان"(٤).

كما عدَّ بعض النقاد أن من الشعر المتكلف الرديء الصنعة بأن "ترى البيت فيه مقروناً بغير جاره ، ومضموماً إلى غير لفقه ، ولذلك قال عمر بن لجاء لبعض الشعراء: أنا أشعر منك ، قال : وبم ذلك ؟ ، فقال : لأنبى أقول البيت وأخاه ، و لأنك تقول البيت وابن عمّه"<sup>(٥)</sup> .

<sup>(</sup>١) الجمهرة: ١/٧٦.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه: ٧٦/١.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه: ١/٩٨.

<sup>(</sup>٤) البيان والتبيين: ٦٧.

<sup>(</sup>٥) الشعر والشعراء: ١/٩٠.

اما المطبوع من الشعراء عند ابن قتيبة ، هو من "سمح بالشعر واقتدر علي القوافي ، وإدراك في صدر بيته عجزه ، وفي فاتحته قافيته ، وتبيّنت على شعره رونق الطبع ووشى الغريزة ، وإذا امتحن لم يتلعثم ولم يتزحر "(١).

وفي الاتجاه نفسه يشير ابن طباطبا ويستوفي النظر في ذلك حين يقول: "وينبغي للشاعر أن يتأمل تأليف شعره ، وتنسيق أبياته ، ويقف على حسن تجاورها أو قبحه فيلائم بينما لتتنظم له معانيها ، ويتصل كلامه فيها ، ولا يجعل بين ما قد ابتدأ وصفه وبين تمامه ، فضلاً من حشو ليس من جنس ما هو فيه فينسى السَّامع المعنى الذي يسوق القول إليه ، كما أنه يحترز من ذلك في كل بيت ، فلا يباعد كلمة من أختها ، و لا يحجز بينها وبين تمامها بحشو يشينها"<sup>(٢)</sup> ، لاشك أن هذه الأسس النقدية هي التي سار عليها النقاد القدامي في الحكم على جودة شعر الشعراء وتقديم الأجود على غيره من الشعراء ، كما فعل القرشي في اختياره الشعري وقسم الشعراء على طبقات.

كما أن النقاد يشيرون إلى أن الشعر بحاجة إلى متلقٍ يفهم أسرار الشعر ويبحث عنها ، وهذا واضح من كلام القرشى وهو ينقل رأي عبد الملك بن مروان عندما قال عن شعر الأعشى: فإن فيه عذوبة ويدل على محاسن الكلام وما أعذب بحره ، وأصلب صخره وطلب تأديب بنيه بشعر الأعشى $^{(7)}$  .

فمثل هذا الرأي يُميِّز بين جيد الشعر من رديئه ، ومن ثم فقد تكون بعض ميزات الشعر الراقى كالغموض مثلاً من قبيل العيب الذي يحط من مكانة الشعر ، وهذا واضح من خلال نظر بعض الناس إلى شعر أبى تمام ، حين أراد أحدهم أن

<sup>(</sup>١) الشعر والشعراء: ١/١٩.

<sup>(</sup>٢) عيار الشعر: ٢٠٩.

<sup>(</sup>٣) ينظر: الجمهرة: ٧٦/١.



إذ لا شك أن الشعر فن له أسراره لا يستطيع كل شاعر اتقانها ، وحين يحظى شاعر ما ببعض تلك الأسرار فإنه ربما لا يحظى إلا بفئة قليلة من الناس تحس بها وتفهمها وتقدرها ، أما النسبة الأغلب من الناس فهم لا يملكون من الثقافة والعلم ما يجعلهم يميزون الشعر الغث من السمين والشعر الساقط من العالى ، فهم كثيرا ما يطربون إذ لا مسوغ لطرب.

ولاشك أن من يفهم الشعر هم النقاد وأصحاب الثقافة الأدبية والرواة النين يميزون الجانب الفنى عند الشعراء ، وهذا واضح حينما نقل القرشي قول أبي عبيدة ديباجة ، إن نُقته فشهدٌ ، وإن مَسَسْتَهُ ذاب<sup>(٢)</sup> ، كما أوصى ابن سلاّم الجمحي ونقلاً عن أبي عبيدة ، عن أبي عمر بن العلاء أنه قال : "عليكم بشعر الأعشى ، فإنما أشبهه بالبازي الذي يصطاد ما بين الكركى والعندليب وهو عصفور صغير "(٣).

إن هؤلاء وأمثالهم هم من يفهمون الشعر ويعطون حقه وحق قائله ؛ لأنهم يفهمون ما يقال من الشعر ، ويطربون لسماع الشعر الجيد ، وقد يكون الشاعر الأقل موهبة أعلى قدراً وأرفع منزلة من الشاعر الأغزر موهبة (٤) . كلُّ بحسب مفهومه م وتحليله وثقافته تجاه الشعر والشعراء.

<sup>(</sup>١) العمدة : ١/٣٣/١ .

<sup>(</sup>٢) ينظر : الجمهرة : ١/٦٥ .

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه: ١/٥٧.

<sup>(</sup>٤) ينظر: مقدمة في النقد الأدبي ، د. على جواد الطاهر ، المؤسسة العربية للدراسات والنشر، بيروت – لبنان ، ط۲ ، ۱۹۸۸م: ۳۵۵.

ومن الواضح أن القرشي يقدم هذه الآراء والمواقف النقدية بالرواية والشرح والتحليل ؛ لإعجابه بأشعار بعض الشعراء وتقديمهم على غيرهم كما في سعراء الجمهرة لأنهم أبعد أثراً في نفسه من خلال تفوقهم الشعري .

وخير ما يمكن الإشارة إليه ما قال ابن طباطبا في كتابه عيار الشعر إذ قال: وأحسن الشعر ما ينتظم فيه القول انتظاماً يتسق به أوله مع آخره على ما ينسَّقه قائله ، فإن قُدَّم بيت على بيت دخله الخلل ... بل يجب أن تكون القصيدة كلها كلمة واحدة في اشتباه أولهما بآخرها نسجاً وحسناً وفصاحةً وجزالة الفاظ ودقة معان وصواب تأليف ، ويكون خروج الشاعر من كل معنى يضيفه إلى غيره من المعانى خروجاً لطيفاً ، حتى تخرج القصيدة كأنها مفرغة إفراغاً ، كالأشعار التي استشهدنا بها في الجودة والحُسن واستواء النَّظم لا تناقض في معانيها"(١).

إن شروط التفوق الفنى متشابهة عند النقاد القدماء ، إذ لم يخرج الباقلاني عن شروط القدماء في النظرية التي أشاروا إليها في كتبهم حين قال: "وعذوبة الشعر تذهب بزيادة حرف أو نقصان حرف ، فيصير إلى الكزازة ، وتعود ملاحته بذلك ملوحة ، وفصاحته عياً ، وبراعته تكلفاً ، وسلاسته تعسفاً ، وملاسته تلوياً ه تعقداً"(۲).

كما أن التفوق الفني والوحدة الفنية في القصيدة ونقدها لم تفوتا العرب القدماء فقد عابوا تفاوت المصراعين داخل البيت الشعري كما في قول امرئ القيس الذي يقول فيه: [الطويل]

وَإِن كُنتِ قَد أَزمَعتِ صرَمى فَأَجمِلى (٣) أَفاطِمَ مَهلاً بَعضَ هَذَا التَّدَلُّل

<sup>(</sup>١) عيار الشعر: ٢١٣.

<sup>(</sup>٢) إعجاز القرآن: ٢٢٠.

<sup>(</sup>٣) ديوان امرئ القيس: ١٢.

إذ ان المصراع الثاني منقطع عن الأول لا يلائمه ولا يوافقه وهذا يبين لك إذا عرضت البيت الذي تقدمه (١) . والذي يقول فيه : [الطويل]

# ويوماً على ظهر الكَثِيب تعذَّرتْ على وآلت حَلْفَةً لَمْ تَحَلَّل (٢)

وهذا واضح أيضاً حينما عاب النابغة على بيت حسان بن ثابت الذي يقول فيه: [الطويل]

#### وأسيافُنا مِنْ نجدةِ تقطر الدَّما(٣) لنا الجَفَناتُ الغرُّ يَلْمَعْنَ بِالضُّحَى

فقال له النابغة يا ابن أخي ، على رسلك ، فقد أخطأت في هذا البيت في ستة مواضع قال : فما هنَّ يا عم قال : قلت الجفنات ، وهي أقل العدد ، ولو قلت الجفان لكان أعمّ . وقلت الغرُّ ، والغرة هي البياض اليسير في وجه الفرس ، ولـو قلـت أبيض كان أعم ، وقلت يلمعن ، واللمع هو الضياء اليسير من بعيد ، ولو قلت يُشرقُنَ كان أعمّ ، وقلت بالضُّحي ، ولو قلت بالدَّجي كان أعـمّ وأحسـن ، وقلـت أسيافنا ، وهي أول العدد ، ولو قلت سيوفنا كان أعمّ ، وقلت تقطر الدما ، ولو قلت تسكب الدما كان أعمّ (٤).

إن الطريقة النقدية القديمة القائمة آنذاك كانت تعتمد على دراسة الوحدة الفنية الأساسية في البناء الشعري من كلمة وصورة ، وتنظر إلى مكونات البيت الواحد ، وكذلك الاهتمام بالملاحظة اللغوية والسبك اللغوي ، وصحة المعنى ، وشرفه وتطبيقها على الشعر عامة وإخراج الجيد منه ، وهذا واضح من خلال وضع ابن سلام الشاعر طرفة بن العبد في الطبقة الرابعة ولم يلحقه في الطبقة الأولى ،

<sup>(</sup>١) المعلقات وعيون العصر: ٢٨٢.

<sup>(</sup>٢) ديوان امرؤ القيس: ١٢.

<sup>(</sup>٣) الجمهرة : ٧٥/١ ؛ ديوان حسان بن ثابت : ٢١٩ . إذ جاء في الديوان (وأسيافنا يقطرن من نجدة دَما) .

<sup>(</sup>٤) ينظر: الجمهرة: ١/٥٧.

و لاسيما أن علماء الشعر عدوه من الفحول وحقه أن يكون في الطبقة الأولى ، ولكنه وجد مسوِّغاً نقدياً لتأخيره وهو قلة ما بأيدي الرواة من شعره (١٠).

كما كان بشر بن المعتمر (ت٢١٠هـ) من السباقين إلى الإشارة لموضوع اللفظ و المعنى في صحيفته المعروفة (٢).

كما أن اختيار اللفظ الصحيح في المكان الصحيح ، يشير ابن طباطبا إلى أن ذا الرمة حين قال: [الطويل]

> كَأَنَّهُمُ يُريدونَ احْتِمِالا أراحَ فُريقَ جيرَتِكَ الجمَالا فَكِدتُ أَموتُ مِن حَزَن عَلَيهم وَلَم أَرَ نَاوِيَ الأَطْعَان بَالا(٣)

إذ أشار إلى استعماله لـ(بالا) كان عجيباً ، موضحاً إعجابه بهذا الاستعمال (٤).

وحين قدم ذو الرمة إلى الكوفة والتقى بـ (حماد الراوية) ، أشار إلى انه لـم يرَ أفصح منه ، ولا أعلم منه بغريب الألفاظ<sup>(٥)</sup> . وتكمن أهمية هذا الرأي النقدي ؟ لكونه صادراً من راوية معروف وناقد يعرف كثيراً عن الشعر وإمكانيات الشعراء، وقدرتهم على تسخير اللغة في دلالاتها وألفاظها .

وفي الاتجاه نفسه يشير الجرجاني إلى ذلك حينما يقول: "وإذا أردت أن تعرف موقع اللفظ الرشيق من القلب ، وعِظْمَ غنائه في تحسين الشعر ، فتصفح شعر جرير وذي الرّمة من القدماء ، والبحتري من المتأخرين"(٦) ، ولأهمية الجانب

<sup>(</sup>١) ينظر: تاريخ النقد العربي: ١٠٥.

<sup>(</sup>٢) ينظر : البيان والتبيين : ١٣٥/١ .

<sup>(</sup>٣) ديوان ذو الرّمة : ١١٥-١١٥ .

<sup>(</sup>٤) ينظر : عيار الشعر : ١٨١ .

<sup>(</sup>٥) الأغاني: ١٣/١٨.

<sup>(</sup>٦) الوساطة: ٢٥-٢٦.

الفنى ذكر القرشى قول أبى عبيدة قوله الذي يقول فيه: "فتح الشعر بامرئ القيس وختم بذي الرمة"<sup>(١)</sup>.

ومن الملاحظ أن جميع آراء القرشي ومواقفه النقدية تخص الشعر والشعراء في العصرين الجاهلي والإسلامي ، وهذا يدل على أن القرشي ينظر إلى هذه المرحلة من تاريخ الأدب العربي والسيما الشعر ؛ على انها من أفضل وأجوده الشعر العربي جزالة ، كما ينظر إلى شعراء هذه الحقبة التاريخية نظرة إعجاب وتقدير ويَعُدُّهم من الشعراء الفحول المُبرَّزين.

يمكن القول إن هذه الآراء النقدية تؤكد حقيقة أن شعر هؤلاء الشعراء قد عُدَّ مقياساً للجودة من خلال الألفاظ الرشيقة والمعانى الواضحة والبلاغة العالية التي من خلالها يتميز الشعراء من غيرهم ، وهذا ما أكده الجاحظ وحدد به المقياس المثالي للفظ المثالي إذ قال: "وكما لا ينبغي أن يكون اللفظ عامياً ، ساقطاً سوقياً ، فكذلك لا ينبغى ان يكون غريباً وحشياً ، إلا أن يكون المتكلم بدوياً أعرابياً فان الوحشى من الكلام يفهمه الوحشى من الناس كما يفهم السوقى رطانة السوقى ، وكلام الناس في طبقات ، كما أن الناس انفسهم في طبقات ، فمن الكلام الجزل والسخيف ، والمليح والحسن والقبيح والسَّمجُ والخفيف والثقيل وكله عربي ..." (٢) .

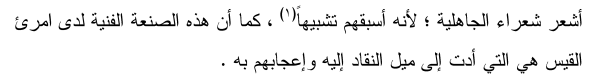
كما أكد أهمية اللفظ والمعنى ابن قتيبة حين قال: "تدبّرت الشعر فوجدته أربعة أضرب ضرب منه ما حسن لفظه وجاد معناه"(7).

ومن خلال ما تقدم نكشف بوضوح لا لبس فيه أن القرشي يؤكد أهمية الجانب الفني والاسيما اللفظ والمعنى حينما أورد رأياً نقدياً يقول فيه: إن امرأ القيس

<sup>(</sup>١) الجمهرة: ١/٩٢.

<sup>(</sup>٢) البيان والتبيين : ١٤٤/١ .

<sup>(</sup>٣) الشعر والشعراء: ١/٥٥.



ويؤكد القرشي في خبر نقدي آخر اللفظ وفصاحة اللغة ؛ ويرى انها سبب مباشر في تقديم الشاعر لبيد إذ قال عنه: "هو أفضلهم في الجاهلية والإسلام، وأعرفهم بفصحاء العرب ، وأقلُّهم لغواً في شعره (٢) ، إذ يوضح أن فصاحة لبيد واستعماله اللفظ البدوي الصحيح مما جعله سبباً في التميز الفني لشعر لبيد ، فضــــلاً عن انه رأي نقدي صادر من ناقد يفهم أسرار الشعر العربي ألا وهو القرشي.

وفي رأي نقدي آخر وفي مجال اختيار اللفظ الصحيح في المكان الصحيح يشير القرشي إلى أن عمرو بن كلثوم حين قال: [الوافر]

> بأيِّ مَشيئةٍ عَمرَو بنَ هِنْدٍ نكونُ لقيلِكُم فيها قَطِينَا بأَى مَشيئة عمرو بن هند تُطِيعُ بنا الوُشاة وتَزْدرينا بأيِّ مَشْيئةٍ عَمرَو بنَ هِندٍ ترى أَنَّا نكُونُ الأَرذَلينَاا اللَّهُ الأَرذَلينَا الآرادَالينَا الآرادَالينَا

يقول عنها: "لو وضعت أشعار العرب في كفة وقصيدة عمرو بن كلثوم في كفة لمالت بأكثرها"<sup>(٤)</sup> ، ويؤكد هذا في موقف نقدي آخر إذ يقول : "والذين قدموا عمرو بن كلثوم: هو من قدماء الشعراء ، وأعزّهم نفساً وحسَباً ، وأكثرهم امتناعاً ، وكان أبو عبيدة يقول : هو أجودهم" $(\circ)$  .

<sup>(</sup>١) ينظر: الجمهرة: ٦٢/١.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه: ٧٧/١.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه : ٨٢/١ ؛ ديوان عمرو بن كلثوم ، تح : د. أميل بديع اليعقوب ، دار الكتاب العربي ، بيروت - لبنان، ، ط٢ ، ١٤١٦هـ - ١٩٩٦م: ٧٨-٧٩.

<sup>(</sup>٤) الجمهرة: ١/١١.

<sup>(</sup>٥) المصدر نفسه: ١/٨٠.

إن ما يمكن الإشارة إليه من خلال هذه الآراء والمواقف النقدية لأبسى زيد القرشي أن النقاد القدماء في العصر الأموى كانوا ينظرون إلى المعاني فــي إطــار صحتها أو غموضها من خلال آراء نقدية شخصية غير خاضعة إلى مقياس عام ، واستمرت هذه القضية إلى العصر العباسي وشغلت بال النقاد ، إذ اهتم بها (ابن قتيبة والامدي وعبد القاهر الجرجاني وابن رشيق القيرواني) وأقدموا على إصـــدار أحكام عامة اعتمدت بالأساس على ثقافة الناقد بالدرجة الأولى (١) .

كما اعتمد النقاد الذين قالوا في المعانى توجها رئيساً يستند إلى ضرورة تبعية الألفاظ للمعاني ولم يتجاوز النقد الحديث جوهر هذه الفكرة الذي شكل تياراً إلى جانب المعاني ، واستمرت هذه القضية إلى القرن التاسع عشر الذي شهد تيارا نقديا في أوربا قريباً جداً من هذه الفكرة ، وكان أبرز زعمائه (ماثيو أرنولد M.Arnold) الذي رأى أن الفكرة هي كل شيء في الشعر والباقي عالم من الو هم<sup>(۲)</sup> .

و لابن قتيبة وجهة نظر في هذا الجانب تقوم على أساس الفصل بين اللفظ والمعنى في مذهبه النقدي ، إذ يرى أن المعنى يحسن إذا تضمن حكمة أو مــثلا أو فكرة أخلاقية أما ما عدا هذا فلا يمت إلى هذه الأمور بصلة<sup>(٣)</sup> . وهو ما عاب على قول ذي الرّمة ، إذ اخطأ في قوله في النساء: [الطويل]

<sup>(</sup>١) قضايا النقد القديم ، محمد صايل حمدان وآخرون ، دار الأمــل ، أربـــد – الأردن ، ط١ ، ۱۹۹۰ : ۲۷-۲۲ .

<sup>(</sup>٢) مقالات في النقد ، ماثيو ارنولد ، ترجمة : على جمال الدين عزت ، الدار المصرية للتأليف والترجمة ، ١٩٦٦م: ٢٠.

<sup>(</sup>٣) قضايا النقد الأدبي بين القديم والحديث ، د. محمد زكي عشماوي ، دار النهضة العربية ، بيروت – لبنان ، ١٩٧٩م : ٢٨٠-٢٨٩ ؛ إن نظرة ابن قتيبة تقترب كثيراً من وجهة نظر النقاد الأوربيين في القرن الثامن عشر الذين كانوا يبحثون عن مغزى خلقي في القصيدة ومعنى جيد في القصيدة ، وهذا واضح من نقد جونسون لأعمال شكسبير . ينظر : كولدرج ، د. مصطفى بدوي ، سلسلة نوابغ الفكر العربي ، دار المعارف ، مصر ، د.ت : ٥٧ .

#### ولَكِنْ جَرَتْ أَخلاقُهُنَّ عَلَى البخل(١) وَمَا الفَقْرُ أَرْرَى عَنْدَهُنَّ بوَصْلِنا

كما أن للقرشي وجهة نظر مشابهة حينما نقل قول المفضل: وروي أن النبي ﷺ لما أنشد شعر الأعشى الذي ذكر فيه علقمة وهجاه إذ قال: [السريع]

> عَلْقُمَ لَا لَسْتَ إلى عامِ لللهِ النَّاقِضِ الأَوتَارَ وَالوَاتِر سُدْتَ بَنِي الأَحوَصِ لَم تَعدُهُم وَعَامِرٌ سادَ بَنِي عَامِر

فنهى النبي ﷺ رواية هذا الشعر بسبب قسوة المعنى (٢) إن هذه الآراء والمواقف النقدية التي ساقها القرشي في اختياره الشعري لتفضيل الشعراء بعضهم على بعضهم الآخر ، إنما هي آراء نقدية لا تخرج عن الإطار النقدي لمن سبقه من النقاد القدماء ولمن جاء من بعده ، إذ إن أغلب هذه الآراء والمواقف النقدية القديمة كانت آراء نقدية ذوقية ، فهي تصدر من بعض النقاد من دون تعليل أو تحليل ، فضلاً عن أنها آراء نقدية متشابهة عند أغلب النقاد في تلك العصور ، والدليل على ذلك أن ابن سلام ذهب في ترتيب طبقاته مذهب أغلبية أهل البصرة التي عاش وتلقى العلم فيها ، والتي جعلته يتعصب لها في آرائه كما تعصب لعلمائها ، ومما يظهر ذلك وضعه امرأ القيس على رأس الطبقة الأولى ، مع أن الكوفيين يقدمون عليه الأعشى، كذلك يضع الفرزدق على رأس الطبقة الأولى من الإسلاميين ويرى أن ذلك هو رأي العلماء لاعجاب أصحاب النحو فيه ، أما رأي عامة الناس و الشعراء فإنهم يقدمون عليه جريراً (7).

<sup>(</sup>١) الشعر والشعراء: ١/٥٢٥-٥٢٦ . إذ يرى ذلك القول ضعيفا إذا ما قورن بقول شعراء آخرين من أمثال علقمة وامرئ القيس ؛ ديوان ذي الرَّمة : ٥٨ .

<sup>(</sup>٢) ينظر: الجمهرة: ٧٦/١-٧٧. والبيتان في ديوان الأعشى: ١٤١.

<sup>(</sup>٣) ينظر: تاريخ النقد العربي: ١٠٥-١٠٥.

أما القرشي فقد كان في بعض الأحيان يضع الدليل والرواية المنقولة عن النقاد والرواة التي تسند رأيه ولكن من دون تحليل أو تعليل ، كما أنه قد تعصب إلى الشعراء الجاهليين والإسلاميين والأمويين من دون شعراء العصر العباسي ، وهذه وجهة نظر شخصية أيضاً ، كما يوجد في العصر العباسي شعراء كبار ومبرزون ، لم يلفت النظر إليهم ؛ لأنه يرى أن اللحن والعجمة قد دبّت في أشعارهم وهذا رأي شخصى متمسك به منذ بداية الصفحات الأولى لاختياره .

ويبدو لي أن هذه الاختيارات إنما رتبت كل بحسب ذوقه وثقافته النقدية السائدة آنذاك ، وقد تأثر وأثر بعضهم في بعض ، وهذا واضح في اختياراتهم جميعاً، وهذا لا يقلل من أهمية هذه الاختيارات وإنما يجعلها عرضة للدراسة والبحث ؛ لأنها بحق اختيارات شعرية رائدة في تاريخ الأدب العربي ، ولما لها من أهمية كبيرة في حفظ كثير من الأشعار المهمة في تاريخ الأدب العربي القديم ، فضلاً عن أنها من المصادر المهمة للأدب العربي القديم والحديث .

### المبحث الرابع

### دراسة تقويمية للجمهرة

لقد برزت أهمية المختارات الشعرية عند الرعيل الأول من المؤلفين العرب، وبرزت الحاجة للانتقاء والاصطفاء من بين النماذج الشعرية الكثيرة التي جمعها الرواد من العلماء والرواة، فامتدت أصابع كثيرة تدون الكلمة الشعرية، تخطفها خطفاً من بين أفواه الرواة القدماء (١).

ولا ريب ان هذا الجهد العلمي الكبير لجمع كل ما يمكن جمعه قد رافقه نظر فاحص لهذه النصوص المختارة ، فالتوثيق يمثل مقدمة حيوية إلى جانب أمور أخرى قائمة على التذوق والانتقاء (٢) ؛ لأن أصحاب هذه الاختيارات اعتمدوا على آرائهم الخاصة وتراكم الخبرة والذوق الفني لهم قبل أن يحكموا المقاييس النقدية ويساعد على هذا مجموعة من الأسباب ، أبرزها إن الاختيار القائم على الدراية والتذوق يُسمَهِّل الأمر للمتعلمين وأهل الفن الأدبي كي يصلوا إلى القصائد المتميزة التي يعسر الوصول إليها في الدواوين أو المجاميع الكثيرة ، لأنها تحتاج إلى عالم متمكن يحسن الاختيار فيجمع الأحسن والأبرز والأشهر (٤) .

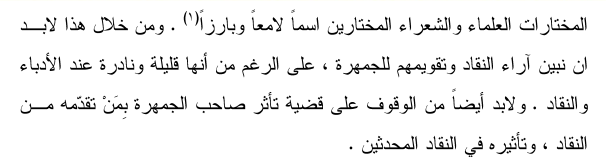
وقد اشتهرت هذه المختارات حتى برزت على غيرها من كتب الأدب العربي، وفرضت نفسها من الناحية التاريخية والأدبية والنقدية. وقد أعطت هذه

<sup>(</sup>۱) ينظر : ثلاث قراءات تراثية ، د. سليمان الشطي ، دار المدى للثقافة والنشر ، دمشق – سوريا ، ط۱ ، ۲۰۰۰م : ۱۵۳ .

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه: ١٥٤.

<sup>(</sup>٣) ينظر: النقد الضمني - دراسة في المفاهيم والمعايير، حنان موسى حمودة، عالم الكتب الحديث، الأردن، ط١، ٢٠٠٤م: ٨٥.

<sup>(</sup>٤) ينظر : ثلاث قراءات تراثية : ١٥٤ .



## ١ - آراء النقاد وتقويمهم للجمهرة:

إن (الجمهرة) من المختارات المهمة في تاريخ الأدب العربي قديماً وحديثاً ، والتي لا يمكن الاستغناء عنها لما فيها من أروع القصائد المختارة وأجملها ولقيمتها الفنية العالية ، وعلى الرغم من هذه القيمة الأدبية وعند موازنتها وتقويمها من بين كتب الاختيارات الشعرية نجد فيها بعض الأحكام النقدية التي لم يفصح عنها ولم تخضع إلى تفسير أو تعليل وتحليل يبين سبب هذه الأحكام التي ركز عليها المؤلف ، كتقديم الشعراء بعضهم على بعضهم الآخر ، أو اختيار هذه المقدمة الطويلة المتكونة من جزأين شعري ونقدي واختياره قصائد كاملة للشعراء ، وكذلك تركيزه علي التقسيم السباعي لطبقاته الشعرية ، فضلا عن إعجابه الشديد بالشعراء الجاهليين والمخضر مين والإسلاميين من دون الإعجاب بالشعر العباسي .

لا شك إذا رجعنا إلى تلك المرحلة التي ألف فيها كتاب (الجمهرة) وطبقاته ربما نتسامح معه لإغفاله هذا التحليل والتفسير والتعليل ؛ لأن تلك المرحلة التاريخية للعرب هي مرحلة صراع ثقافي وفكري بين الثقافات العربية والأجنبية ولاسيما اليونانية ، التي تمثل الوجود الفكري والثقافي ووقوفها أمام الطرف الآخر .

إذ لا ريب أن هذه الأمور جعلته يؤلف كتابه على عجالة من أمره وأدت إلى أن يغفل هذه التوضيحات ، وربما هذه العجالة قد تكون سبب الإبهام والغموض الذي أصاب تاريخ حياته .

<sup>(</sup>١) ينظر : ثلاث قراءات تراثية : ١٥٥ .

وعلى الرغم من هذا فإن كتاب (الجمهرة) من كتب الاختيارات التي أثرت المكتبة العربية الأدبية ؛ وانه من المصادر الأدبية التي اعتمدت عليها وما تزال كثير من الدراسات الأدبية ، وبعد هذا الاختيار الشعرى نستنتج انتفاء الحاجة لمثل ا هذه الاختيارات ، لاختلافها وتنوعها في اختيار قصائد نموذجية من العصرين الجاهلي والإسلامي التي لم تكن في غيرها.

كما ان للجمهرة وغيرها من كتب الاختيار ات السابقة قيمة أدبية كبيرة ؛ لما بين طياتها من قصائد شعرية مهمة التي وصفها أستاذ النقد الدكتور عناد غزوان (رحمه الله) ، وقال عنها: انها "تمثل نقاء اللغة العربية وصفاءها قبل أن يتسرب إليها اللحن وتدب في أوصالها شوائب العجمة والغرابة"(١).

وللجمهرة قيمة أدبية خاصة ؛ لأنها حملت بين طياتها قصائد خاصة كاملة ، ولهذا تستحق بجدارة هذه القيمة الأدبية العليا التي قال فيها أستاذ الأدب العربي الدكتور نوري حمودي القيسى (رحمه الله): "بأنها مجموعة متناسقة من خلال التبويب ، ومتقنة من ناحية الإعداد ، ودقتها العالية من خلال التوافق والغرض و الاختبار "<sup>(۲)</sup> .

إن لهذه الإشارة التقويمية أهمية كبيرة للجمهرة وإبراز قيمتها الأدبية ، وتحسن الإشارة هنا إلى اننى أطلعت على أغلب كتب الأدب والنقد الحديثة ، ومنها كتاب الدكتورة هند حسين طه الموسوم (الكتاب والمصنفون ونقد الشعر منذ الجاهلية حتى نهاية القرن الخامس الهجري) ، ومن الملفت للنظر انى لم أجد فيه أي تقويم علمى ونقدي للجمهرة ، على الرغم من انها أشادت بكثير من مؤلفي كتب الأدب

<sup>(</sup>١) آفاق في الأدب والنقد، د. عناد غزوان، دار الشؤون الثقافية، بغداد–العراق، ٩٩٠م: ٥٩.

<sup>(</sup>٢) ينظر : تاريخ الأدب العربي قبل الإسلام ، د. نوري حمود القيسي وآخــرون ، دار الكتــب للطباعة ، الموصل - العراق ، ط٢ ، ٢٠٠٠م: ١٠٠٠ .

والنقد القدماء أمثال (الأصمعي ، والجاحظ ، وابن رشيق القيرواني وآخرين) (١) ، كما أن أغلب هذه الكتب الحديثة قد جعلت الجمهرة من أبرز مصادرها التي اعتمدت عليها ، وهذا يدل على ان الجمهرة لا تحتاج إلى من يقومها ؛ لأن مقدمتها الشعرية والنقدية واختياره الشعري وتبويبها وتقسيمها على طبقات تدل على قيمتها الأدبية والنقدية العالية .

إذ لاشك أن تأثير هذه الأشعار المختارة ومكانتها الفنية العالية في نفسية (القرشي) ، مما جعلها مثار اهتمامه وجمعه في هذا التأليف البارز ، ولما لهذه الأشعار من أهمية كبيرة لإبراز هذا الاختيار من الناحية الأدبية والشعرية والنقدية .

لاشك أن تقويم (الجمهرة) وقيمتها العالية التي بررزها عن غيرها آتٍ من أمور عدة منها:

إن المؤلف قدم لكتابه الجزء الأول مقدمة طويلة شعرية ونقدية ، حفلت بكثير من الآراء والمواقف الشعرية والنقدية ، فضلاً عن الأخبار والروايات التي تخص الشعر والشعراء الذين اختار لهم ، وهذه المقدمة تتكون من خمسة فصول مر ذكرها.

كما خصص الجزء الثاني لكتابه لتقسيم طبقاته تقسيماً سباعياً وهـو تقسيم خاص انفرد به ، فجعلها سبع طبقات شعرية ولكل طبقة سبعة شعراء ، قصيدة واحدة لكل منهما فأصبحت تسعاً وأربعين قصيدة ، ومما يلفت النظر ان بعض المحققين للجمهرة خالفوا تقسيم القرشي الطبقي فمنهم من جعل الطبقة الأولى (المعلقات) ثماني قصائد آخرهم معلقة عنترة بن شداد ، وجعلهم الطبقة الثانية

<sup>(</sup>۱) ينظر : الكُتّاب والمصنفون ونقد الشعر منذ الجاهلية حتى نهاية القرن الخامس الهجري ، د. هند حسين طه ، مطبعة الجامعة المستنصرية – بغداد ، ۱۹۸٦م : ۱۷-۱۷ .

(المجمهرات) ست قصائد تتقدمهم معلقة عبيد الابرص<sup>(۱)</sup> ، وهذا ما يخالف التقسيم الذي اعتمده (القرشي) في اختياره ، وهذه التقسيمات الشخصية قد جارت على (الجمهرة) ومنهج الكتاب.

وحظيت (الجمهرة) عن غيرها من المختارات بمميزات خاصة ؛ لأن المؤلف قدم شرحا وافيا لجميع القصائد الشعرية المختارة ؛ لكونه تميز عمّن سبقه بهذا الشرح ، فضلا عن أنه قدم ترجمة واضحة لجميع الشعراء ، مما جعل الجمهرة أكثر وضوحاً واهتماماً من لدن القرشى.

لاشك أن من الأمور التي زادت من قيمة الجمهرة اعتماد (القرشي) علي رواة ثقاة لهم مكانة أدبية عالية أمثال (المفضل ، والأصمعي ، وأبي عبيدة) وهؤلاء من أبرز علماء الأدب قديما ، ولهم الفضل في حفظ الشعر العربي وجمعه وتدوينه ، وكذلك النتوع الكبير في اختيار القصائد (الطويلة) و(القصديرة) ، وفي مختلف الأغراض الشعرية للعصرين الجاهلي والإسلامي مما زاد من قيمة (الجمهرة) من بين المختارات الشعرية السابقة واللاحقة ؛ لأن القصائد الكاملة أفضل من المقطعات الشعرية القصيرة من الناحية الفنية ، واحتلت الجمهرة بهذه القصائد الكاملة مكانــة خاصة ، وهي من جلّ اهتمام القرشي .

وعلى الرغم من ذلك هناك من وجّه نقداً للجمهرة أمثال الأستاذ مجدي أحمد وهو من المحدثين ، إذ يقول : "في الجمهرة إسهاب ومزيد من نسبة الشعر إلى

<sup>(</sup>١) ينظر : جمهرة أشعار العرب ، القرشي ، شرح وتقديم : الأستاذ على فاعور ، دار الكتب العلمية ، بيروت – لبنان ، ط٢ ، ١٤٢٤هـ – ٢٠٠٣م : ١٢١ ؛ وكذلك ينظر : جمهرة أشعار العرب ، القرشي ، تح : على محمد البجاوي ، نهضة مصر للطباعة والنشر والتوزيع، (د.ط) ، (د.ت) : ١١٣.

الشياطين"(۱) ، وهذه آراء نقدية تخص أصحابها ، كما لا نستطيع أن نرد مثل هذه الآراء ؛ لأن كل مؤلف وناقد له رؤى نقدية خاصة ، فضلاً عن أن هذه الآراء لا تعد مثلبة على القرشي ؛ لأنه انتقد جزءًا يسيراً من الكتاب وهذا لا يؤثر في قيمة الكتب الأدبية والنقدية .

### ٢ – التأثير والتأثر بين الجمهرة والكتب النقدية القديمة والحديثة :

من الطبيعي أن يتأثر القرشي بمن سبقه من النقاد ولاسيما تــأثره الواضــح بمنهج ابن سلام في كتابه (طبقات فحول الشعراء) ، بيد أن هذا التأثير نجده واضحاً من خلال المنهج المتبع لدى القرشي في كتابه (جمهرة أشعار العرب) ، إذ ينقسـم كتاب ابن سلام إلى قسمين : الأول المقدمة النقدية البسيطة ، أما القسم الآخر فهـو تقسيم الشعراء إلى طبقات ، إذ سار القرشي على المنهج نفسه في تأليف كتابه ؛ لأنه يتألف من المقدمة النقدية والشعرية الطويلة ، أما القسم الآخر فهو تقسم الشعراء إلى سبع طبقات شعرية متساوية ، ولكن الاختلاف بينهما في المضمون والانتقاء الغالب عليه الذوق الشخصي في اختيار الشعراء ، فضلاً عن أن كليهما قد استخدم عامـل الزمن والبيئة وتأثير هما في فكرة اختيار الشعراء إلى طبقات شعرية .

لاشك ان هذا التأثير موجود منذ القدم ولا يعد مثلبة إلا في السرقات الشعرية عند الشعراء، اما من ناحية التأليف فهو أمر طبيعي إذا ما رجعنا إلى ذلك العصر، بل أن هذا التأثير يدل على مكانة ابن سلام النقدية في تلك المرحلة المهمة من تاريخ النقد العربي القديم وبداياته. كما أن المنهج المتبع في (الطبقات) و(الجمهرة) وباقي

<sup>(</sup>١) ينظر : مفهوم الإبداع الفني في النقد العربي القديم : ٥٦ .

كتب النقد هو المزج بين المنهج الفني والتاريخي ، إذ الغالب على كتب النقد القديمة هو المنهج الفنى ، فضلاً عن أنهم يوردون النصوص وينسبونها إلى أصحابها ، ويعرضون بالتاريخ لبعض الظواهر الأدبية ، وهذا المزج ظهر واضحاً من خلل قراءة كتب القدماء النقدية<sup>(١)</sup>.

لاشك أن القرشي تأثر بغيره من القدماء ، وأثَّر في غيره من المحدثين ، أما التأثير الآخر المباشر للقرشى فهو بابن قتيبة في كتابه (الشعر والشعراء) ، إذ اتخذه مصدراً مهماً واعتمد عليه في توثيق المعلومات التي تخص الشعراء وحياتهم ، وهذا واضح من خلال التطابق في ترجمة حياة الشعراء في (الجمهرة) و (الشعر والشعراء) فهي مأخوذة من هذه الكتب المهمة وبعض الكتب الأدبية الأخرى السابقة لاختياره الشعري ، وهذا تأثير مباشر اتخذه القرشي ؛ لأن هذه الكتب هي الأصل من بين كتب النقد الأدبي القديم ، إذ لا يمكن لأي مؤلف أن يستغني عن هذه المؤلفات المهمة في تاريخ الأدب العربي القديم.

اما التأثير الأكثر وضوحاً من خلال المنهج المتشابه بين القرشي في الجمهرة وابن النحاس (ت٨١٨هـ) في كتابه (شرح القصائد التسع المشهورات) من خــلال شرح قصائد المعلقات وهذا ظهر واضحاً جلياً في شرح معلقة امرئ القيس ، ومعلقة ز هير ، ومعلقة عمرو بن كلثوم ، ومعلقة طرفة بن العبد $^{(7)}$  .

كما أن التأثير المباشر للقرشي بابن الانباري (ت٣٢٨هـ) وهو العالم الثقـة صاحب كتاب (شرح القصائد السبع الطوال الجاهليات) واضح من خلال المنهج المتبع والمتشابه في تحليل بعض الأبيات لقصائد المعلقات وشرحهما (٣).

<sup>(</sup>١) ينظر: في النقد الأدبي ، د. عبد العزيز عتيق ، دار النهضة العربية للطباعة والنشر ، بيروت – لبنان ، ط۲ ، ۱۳۹۱هـ – ۱۹۷۲م: ۲۹۳.

<sup>(</sup>٢) ينظر: ثلاث قراءات تراثية: ١٦٨.

<sup>(</sup>٣) ينظر: المصدر نفسه: ١٦٢.

كما نستطيع الإشارة إلى بعض النماذج التي تطابق فيها شرح المعاني والألفاظ والتي تدل على أنه كان يطُّلع على قصائد نسخة ابن الانبـــاري ولاســـيما قصيدة لبيد ، وطرفة بن العبد(1) .

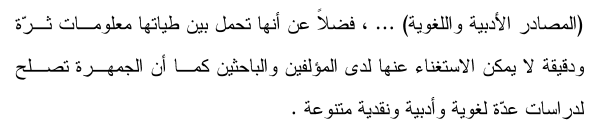
فضلاً عن أنه تأثر بمعظم كتب الأدب والنقد السابقة له التي احتفظت لهذه الأشعار والقصائد التي اختارها في جمهرته ، وهذا التأثير ذكره صراحة في اختياره الشعري ، الذي يقول فيه : "ونحن ذاكرون في كتابنا هذا ما جاءت به الاخبار المنقولة والأشعار المحفوظة عنهم ، وما وافق القرآن من ألفاظهم ، وما روي عن رسول الله ﷺ في الشعر والشعراء ، وما جاء عن أصحابه والتابعين من بعدهم ، وما وصف به كل واحد نهم، وأول من قال الشعر ، وما حُفِظ عن الجنِّ "(٢).

وهذا دليل واضح ؛ انه تأثر بكل مصدر سبقه ، والبحث عن أي خبر يخص الشعر والشعراء الذين انتقاهم في كتب الأدب العربي السابقة للجمهرة ، وهذا أن دل فإنما يدل على حرصه الشديد القتفاء أي معلومة تخص هؤ لاء الشعراء وأخذها من مصادرها الأدبية المهمة ، وهذا ديدن النقاد القدماء الذين افنوا حياتهم في تقصي المعلومة الدقيقة التي تخص الشعراء واهتمامهم بها.

اما المحدثون فإن تأثيره كان واضحا عندهم من خلال ذكر الجمهرة والاستشهاد بشعر شعراء الجمهرة في مؤلفاتهم ، فهي تعد مصدرا مهما للمحدثين ، إذ لم نجد تأليفاً حديثاً إلا وذكر الجمهرة وصاحبها وهم كثر مثل الدكتور شوقي ضيف في كتابه (تاريخ الأدب العربي) ، والدكتور عز الدين إسماعيل في كتابه

<sup>(</sup>١) ينظر: ثلاث قراءات تراثية: ١٦٩.

<sup>(</sup>٢) الجمهرة: ١٠/١.



وعلى أية حال تبقى الجمهرة من الاختيارات المتميزة في الجمع والتبويب والانتقاء الشعري التي من خلالها اكتسب القرشي هذه المكانة التاريخية الكبيرة التي يضاهي بها كبار نقاد الأدب العربي القدماء ، كما لا أحد يستطيع أن يقلل من مكانته العلمية والنقدية والتاريخية من بين أصحاب الاختيارات الشعرية القديمة .

# الفصل الثالث الشعرية في كتاب الشعرية في كتاب الشعرية في كتاب

المبحث الأول: الطبقة الأولى (المُعَلَّقْـــات).

المبحث الثاني: الطبقة الثانية (المُجَمْهُرات).

البحث الثالث: الطبقة الثالثة (المُنْتَقَيات).

المبحث الرابع : الطبقة الرابعة (المُذْهَّبات) .

المبحث الخامس: الطبقة الخامسة (المُراشي).

البحث السادس: الطبقة السادسة (المُشُوبات).

المبحث السابع: الطبقة السابعة (المُلْحَمسات).

### الفصل الثالث

### الطبقات الشعرية في كتاب الجمهرة

قسم القرشي كتاب الجمهرة على قسمين الأول: شمل المقدمة الشعرية والنقدية الطويلة التي بيّن من خلالها مواقفه الشعرية والنقدية ، معضدة بروايات وأخبار وأشعار كثيرة تؤيد تلك المواقف ، أما القسم الآخر: فقد خصصه إلى الطبقات الشعرية فجعلها سبع طبقات شعرية متساوية ، لكل طبقة سبعة شعراء ، واختار لكل شاعر قصيدة واحدة تمثل شعر الشاعر كله ، فضلاً عن ؛ انه خصص لكل طبقة شعرية اسماً خاصاً بها ، وبهذا التقسيم اختلف القرشي عمّن سبقه من النقاد القدماء أمثال الأصمعي في كتابه (فحولة الشعراء) ، وابن سلام الجمحي في كتابه (طبقات فحول الشعراء) ، وابن قتيبة في كتابه (الشعر والشعراء) .

إن القرشي بهذا التقسيم استعمل أسلوب المفاضلة بين الشعراء داخل الطبقة الشعرية الواحدة بتقديم شاعر على آخر وكذلك المفاضلة بين الطبقات بتقديم طبقة على طبقة شعرية أخرى ، مما يجعلنا نقف على أسباب هذا التقسيم الطبقي المعتمد على أسلوب التفاضل ، فمن يقرأ الجمهرة قراءة دقيقة يجد من خلالها أن مؤلفها مقتنع تماماً بهذا التقسيم الطبقي ، ولا نجد بعده من يعارض تقسيمه ، وهذا واضحجداً من خلال الأخبار والروايات التي قدمها القرشي وساقها بأسلوب نقدي مقنع موضحاً سبب هذا التقديم والتفضيل لبعض الشعراء وهذا ما سنوضحه في هذا الفصل من الدراسة .

# المبحث الأول الطبقة الأولى : المُعَلَقَات

إن الطبقة الأولى من طبقات القرشى هي (طبقة المعلقات) ، وهذه التسمية أطلقت على القصائد السبع أو العشر الجاهليات ، يقول ابن عبد ربه : "حتى لقد بلغ من كُلف العرب به وتفضيلهم له أن عمدت إلى سبع قصائد تَخَيَّرتها من الشعر القديم، فكتبتها بماء الذهب في القباطيّ المُدرجة ، وعَلَّقَتْها بين أستار الكعبة فمنه يقال : مذهَّبة امرئ القيس ، ومذهَّبة زُهير ... والمُذَّهبات سبع ، وقد يقال لها المعلقات"(١)، اما ابن رشيق في كتابه قال: "وقال محمد بن أبي الخطاب في كتابه الموسوم بجمهرة أشعار العرب: إن أبا عبيدة قال: أصحاب السبع التي تسمى السمط: امرؤ القيس ، وزهير ، والنابغة ، والأعشى ، ولبيد ، وعمرو بن كاتــوم ، وطرفة . قال : وقال المفضل : "مَنْ زعم أن في السبع التي تسمى السمط لأحد غير هؤلاء فقد أبطل ، ... فأسقط من أصحاب المعلقات عنترة ، والحارث بن حلِّزة ، وأثبت الأعشى والنابغة وكانت المعلقات تسمى المذهبات ، وذلك لأنها اختيرت من سائر الشعر فكتبت في القباطي بماء الذهب وعُلَقت على الكعبة ؛ فلذلك يقال: مذهبة فلان ، إذا كانت أجود شعره ، ذكر ذلك غير واحد من العلماء ، وقيل : بل كان الملك إذا استجيدت قصيدة الشاعر يقول: علقوا لنا هذه، لتكون في خزانته"(٢)، وهذا ما قال به البغدادي $^{(7)}$ .

وقد ابتدأ القرشي هذه الطبقة بالشاعر امرئ القيس، ويروى أن الأصمعي قد سئل أي الناس أشعر، قال الذي يقول: [الطويل]

<sup>(</sup>١) العقد الفريد: ٦/٨١١.

<sup>(</sup>٢) العمدة: ١/٩٦.

<sup>(</sup>٣) خزانة الأدب: ١٣٧/١؛ مصادر الشعر الجاهلي: ١٦٩.

# قِفًا نَبِكِ مِن ذِكْرَى حَبِيبِ وَمَنزل بسيقطِ اللَّوى بَينَ الدَّخول فَحَومَل (١)

وروى ابن رشيق عن يونس بن حبيب أن علماء البصرة كانوا يقدمون امرأ القيس ، وأن أهل الكوفة كانوا يقدمون الأعشى ، ويأتي بعد امرئ القيس عند أغلبهم النابغة والأعشى وزهير ، على اختلاف في الترتيب ويكاد الاجماع على هـؤلاء الثلاثة أن يكون كالاجماع على تقديم امرئ القيس ، ويختلفون في بقية الشعراء اختلافاً بيناً (٢) ، ويذهب ابن سلام في كتابه إلى تغليب رأي الجماعة من أهل البصرة في ترتيبه لطبقاته ، ويحكم ذوقه مستعيناً بالآراء الشاسعة في ترتيب بقية الشعراء<sup>(٣)</sup>. وتؤكد مجموعة من المتعقبين للشعراء أن: "الشعراء ثلاثة ، جاهلي وإسلامي ، ومولد ، فالجاهلي امرؤ القيس ، والإسلامي ذو الرمة ، والمولد ابن المعتز "(٤) . وقال القرشي : إن أبا عبيدة قال : أصحاب السبع التي تسمى السمط : امرؤ القيس ، وزهير ، والنابغة ، والأعشى ، ولبيد ، وطرفة بن العبد ، وعمرو بن كلثوم (٥) . وقال المفضل: "هؤلاء أصحاب السبعة الطوال التي تسميها العرب السَّمُوط ، فمن زعم أن في السبعة شيئاً لأحدٍ غيرهم فقد اخطأ "(٦) ، وأسقط القرشي من أصحاب المعلقات عنترة والحارث بن حلزة ، وأثبت الأعشى والنابغة بدلهما في

<sup>(</sup>١) فحولة الشعراء ، الأصمعي ، تح : المستشرق ، ش نوري ، تقديم : د. صلاح الدين المنجد، دار الكتاب الجديد ، بيروت - لبنان ، ط٢ ، ٤٠٠ هـــ - ١٩٨٠م : ١٨ ؛ ديــوان امرئ القيس: ٨.

<sup>(</sup>٢) طبقات فحول الشعراء: ١/١٥؛ تاريخ النقد العربي ، د. محمد زغلول سلام: ٩٨.

<sup>(</sup>٣) طبقات فحول الشعراء: ١/١٥؛ تاريخ النقد العربي ، د. محمد زغلول سلام: ٩٨.

<sup>(</sup>٤) العمدة : ١٠٠/١ .

<sup>(</sup>٥) ينظر: الجمهرة: ١/٩٠.

<sup>(</sup>٦) المصدر نفسه: ١/٩٠.

مجال التفضيل بين الشعراء بخلاف ما ورد في العقد الفريد وغيره من كتب الأدب، فعند أبي عبيدة أن أشعر الجاهلية ثلاثة: امرؤ القيس وزهير والنابغة (١) .

وورد قول القرشي نقلا عن المفضل إذ يقول: "وبلغني أن الفرزدق قال: امرؤ القيس أشعر الناس . وقال جرير : النابغة أشعر الناس . وقال الأخطال : الأعشى أشعر الناس ، وقال ذو الرَّمة : لبيد أشعر الناس ، وقال العجّـاج : زهيـر أشعر الناس ، وقال تميم بن مقبل : طرفة أشعر الناس ، وقال الكُميت بن زيد : عمرو بن كلثوم أشعر الناس"(٢) . اختار القرشي ترتيب خاص للشعراء في الجمهرة فبدأ بامرئ القيس فجاء في المرتبة الأولى في الطبقة الأولى من الجمهرة لأسباب وآراء كثيرة منها يقول ابن سلام "سبق امرؤ القيس إلى أشياء ابتدعها واستحسنها العرب واتبعته فيها ، منها استيقاف صحبه والبكاء في الديار ورقة النسيب وقرب المأخذ ، وشبه النساء بالظباء والبيض وشبّه الخيل بالعقبان والعصبي ، وقيدَ الأوابد ، وأجاد التشبيه ، وفصل بين النسيب وبين المعنى ، وكان أحسن طبقته تشبيها "(٣) ، وورد في شرح نهج البلاغة أن العباس بن عبد المطلب سأل الخليفة عمر ﷺ عن مشاهير الشعراء فقال له: "إن امرأ القيس سابقهم خُسف لهم عين الشعر فافتقر عن معان عور أصح بصر "(٤) . وقال عنه الإمام على (عليه السلام) : هو الذي لم يقل شعره من الفسق ، ونقل القرشي في الجمهرة قول أبي عبيدة إذ يقول: "فتح الشعر

<sup>(</sup>١) ينظر: الجمهرة: ٨٩/١.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه: ٨٩/١.

<sup>(</sup>٣) طبقات فحول الشعراء: ١/٥٥؛ الشعر والشعراء: ١١١١١.

<sup>(</sup>٤) شرح نهج البلاغة ، عبد الحميد بن الحسين بن أبي الحديد (ت٢٥٦هـ) ، تح : محمد أبو الفضل إبراهيم، دار احياء الكتب العربية ، (د.ت): ١٧٧/١٢.

<sup>(</sup>٥) ينظر: المصدر نفسه: ١٥٤/٢٠.

بامرئ القيس وختم بذي الرمّة"(١) . ولهذه الآراء جميعاً فقد جاء امرؤ القيس(٢) في التفضيل الأول من الطبقة الأولى في الجمهرة في معلقته التي يقول فيها: [الطويل]

بسيقُطِ اللَّوى بَينَ الدَّخول فُحَومَل فَتُوضِحَ فَالمِقراةِ لَمْ يَعِفُ رَسمُها لَمُ انسَجَتْها مِن جَنُوب وَشَمَأَل ا كأنَّى غُداةَ البَيْن يَوْمَ تَحَمَّلُوا لَدى سَمُراتِ الحَيِّ ناقِفُ حَنظَل (٣)

قِفَا نَبِكِ مِنْ ذِكْرَى حَبِيبٍ وَمَنْزُل تَرَى بَعَرَ الآرْام في عَرَصَاتِها وَقِيعانِها كَأَنَّهُ حَبُّ فُلفً لل

وجاء في التفصيل الثاني في الطبقة الثانية معلقة زهير بن أبي سلمي (٤). لاشك أن عائلة زهير بن أبي سلمي عائلة شعر وهي عريقة عبر التاريخ فقد اشتهر أوس بن حجر زوج أم زهير بالشعر ، ثم اشتهر بعد ذلك زهيــر وأختـــاه بالشـــعر أيضاً، وجاء بعد ذلك ابناه كعب وبجير ، إذ عرف لزهير مدرسة شعرية خاصة عرفت بمدرسة عبيد الشعر ، فقد كان يقول القصيدة في أربعة أشهر ، وينقحها في أربعة أشهر ، ويرسلها في أربعة أشهر وسميت هذه القصائد بحوليات زهير (٥) ، إذ إذ يعد زهير عند بعض النقاد القدماء ثالث الفحول من الشعراء في الجاهلية ، بل إن الخليفة عمر بن الخطاب الله عده خير الشعراء في الجاهلية على الاطلاق ؛ لأنه شاعر الحكمة ، وكان لا يعاظل في الكلام<sup>(٦)</sup> ، إذ كان الأصمعي يقول : "إن زهيراً

<sup>(</sup>١) الجمهرة: ١/٩٢.

<sup>(</sup>٢) ينظر ترجمته في : طبقات فحول الشعراء : ١/١٥ ؛ والشعر والشعراء : ٢٠/١ ؛ الجمهرة: ١٠٣/١.

<sup>(</sup>٣) ديوان امرئ القيس : ٨-٩ .

<sup>(</sup>٤) ينظر: ترجمته في طبقات فحول الشعراء: ١/١٥؛ الشعر والشعراء: ١٣٧/١؛ الأغاني: ١٢١/٧ ؛ الجمهرة: ١١٩/١ .

<sup>(</sup>٥) ينظر : شرح المعلقات التسع ، أبو عمرو الشيباني ، تحقيق وشرح : عبد المجيد همو ، مؤسسة الأعلمي للمطبوعات ، بيروت - لبنان ، ط1 ، ١٤٢٢هـ - ٢٠٠١م : ١٧٩ .

<sup>(</sup>٦) طبقات فحول الشعراء: ١/٦٦؛ الشعر والشعراء: ١٣٧/١؛ الجمهرة: ١/٦٥.

وأشباههما من الشعراء عبيد الشعر ، لأنهم نقّحوه ولم يذهبوا فيه مذهب المطبوعين، وكان الحطيئة يقول: خير الشعر الحوليّ المنقح المحكّك"(١)، وسئل خلف الأحمر زهير أشعر أم ابنه كعب. قال: لولا أبيات لزهير أكبرها الناس لقلت إن كعباً أشعر منه (۲) ، إذ كان زهير يتأله ويتعفُّف في شعره وأن شعره يدل على إيمانه بيوم البعث و الحساب إذ يقول: [الطويل]

# يُؤَخَّر فَيودَع في كِتاب فَيُدَّخَر ليوم الحِساب أو يُعَجَّل فَيُنقَم (٦)

وجاء في الجمهرة قول الأصمعي: "الشعراء أربعة: زهير إذا طُرب، والنابغة إذا رَهِبَ ، والأعشى إذا رَغِبَ ، وعنترة إذا غَضِب "(٤) . إذ لا شك من خلال هذه الروايات يَحْفُ زهير فجاء به القرشي في الجمهرة بمعلقته التي يقول فيها: [الطويل]

بحَومانَةِ الدُرّاجِ فَالمُتَثَلَّكِم أَمِن أُمِّ أُوفى دِمنَةٌ لَم تَكلَّــم ديارٌ لَها بالرَّقْمَتَين كَأَتَّهـــا مراجيع وشم في نواشر معصم م بها العِينُ وَالأَرامُ يَمْشْيِنَ خِلْفَةً وَأَطْلاقُها يَنْهَضْنَ مِنْ كُلِّ مَجِثَم<sup>(°)</sup>

كما نجد معلقة النابغة الذبياني (٦) في المرتبة الثالثة من ناحية التفضيل بين الشعراء داخل الطبقة الأولى في الجمهرة ، إذ جاء في الجمهرة على لسان من قدموا النابغة فقالوا: هو "أوضحهم معنى ، وأجودهم جَوهرة ، وأبعدهم غاية ، وأكثرهم

<sup>(</sup>١) الشعر والشعراء: ٧٨/١.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه: ١٣٩/١.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه : ١٣٩/١ ؛ ديوان زهير ١٠٧ .

<sup>(</sup>٤) الجمهرة: ١/٧٦؛ عيون الاخبار: ٢٠٠/٢.

<sup>(</sup>٥) ديوان زهير بن ابي سلمي : ١٠٢ .

<sup>(</sup>٦) ينظر: ترجمته الشعر والشعراء: ١٨٠/١؛ الأغاني: ٥/٥؛ الجمهرة: ١٢٩/١.

فائدةً "(١) . وقال الأصمعي : "كان النابغة يضرب له قبّة من أدم بسوق عكاظ ، فتأتيه الشعراء فتعرض عليه أشعار ها(7).

ولمكانة شعر هؤلاء الشعراء وأهميته تؤكدها القصة المشهورة التي وردت في الأغاني ، إذ يقول الأصمعي: "حضرنا مأدبة ومعنا خلف الأحمر ، وحضرها ابن مناذر ، فقال لخلف الأحمر : إن يكن النابغة وامرؤ القيس وزهير قد ماتوا فهذه أشعارهم مخلدة فقس شعري إلى شعرهم وأحكم فيها بالحق فغضب خلف ثم أخذ صحفة مملوءة مرقاً فرمي بها عليه فملؤه فقام ابن مناذر مغضباً وهجاه"(٣) إن هذه القصة تؤكد بشكل واضح أن شعر هؤلاء هو الأحسن والأجود من بين شعر شعراء العصر الجاهلي . إذ كان الخليفة أبو بكر الله يقدم النابغة ويقول : "هو أحسنهم شعراً، وأعذبهم بحراً ، وأبعدهم قعراً "(٤) ، كما أن أكثر النقاد القدماء يؤكدون مكانة النابغة بين الشعراء ، ولهذه الآراء النقدية فقد جاء النابغة عند القرشي في المرتبة الثالثة في الطبقة الأولى في قصيدته التي يقول فيها: [البسيط]

عَوجوا فحيُّوا لنُعم دِمنَةَ الدار ماذا تُحيّونَ مِن نُؤي وَأَحجار أَقُوى وَأَقَفَرَ مِن نُعم وَغَيَّرَهُ هوجُ الرياح بهابي التُرب مَوَّار وَقَفْتُ بِهَا سَرَاةَ اليوم أُسأَلُها عَن آل نُعم أُموناً عَبرَ أُسفار فَاسِتَعجَمَت دارُ نُعم ما تُكلِّمُنا وَالدارُ لَو كَلَّمَتنا ذاتُ أَخبار (٥)

أما معلقة الأعشى (١) ، فقد جاءت في المرتبة الرابعة في الجمهرة من الطبقة الأولى ، إذ جاء فيها وعلى لسان من قدموا الأعشى إذ قالوا هو: "أمدحهم للملوك ،

<sup>(</sup>١) الجمهرة: ١/٢٧.

<sup>(</sup>٢) الشعر والشعراء: ١٦٦/١.

<sup>(</sup>٣) الأغاني: ١٧٩/١٨.

<sup>(</sup>٤) العمدة : ١/٩٥ .

<sup>(</sup>٥) ديوان النابغة : ٢٠٢ .

وأوصفهم للخمر ، وأغزرهم شعراً ، وأحسنهم قريضاً "(٢) ، وذكر القرشي أيضاً قول المفضل الذي يقول: "قال عبد الملك بن مروان (ت٨٦هـ) لمؤدب أو لاده: أدبهم برواية الأعشى ، فإن لكلامه عذوبةً ، قاتله الله ما كان أعــذب بحــره ، وأصــلب  $^{(7)}$  من وعم أن أحداً من الشعراء أشعر من الأعشى فليس يعرف الشعر کما ذکر القرشی علی لسان ابن دأب<sup>(؛)</sup> أن الأعشی خرج يريد النبی ﷺ فقال فيه شعراً حتى إذ كان في الطريق فنفرت به راحلته فقتلته ، فلما أُنشِدَ النبي ﷺ شعره الذي يمدح به النبي ﷺ ، الذي يقول فيه : [الطويل]

وأليتُ لا أرثى لَهَا مِنْ كَلالهـــا ولا منْ وجي حتى تُلاقى مُحمَّدا مَتَى ما تُناخي عِنْدَ بَابِ ابنِ هَاشِم تُريحي وتَلْقَي مِنْ فَوَاضِلِهِ يَدا(٥)

وقد جاء في الأغاني وعلى لسان أبي عبيدة إذ يقول: "من قدم الأعشى يحتج بكثرة طواله الجياد وتصرفه في المديح والهجاء وسائر فنون الشعر وليس ذلك لغيره ويقال هو أول من سأل بشعره وانتجع به أقاصى البلاد وكان يغنى في شعره فكانت العرب تسميه صناجة العرب"<sup>(٦)</sup> . فضلاً عن أن أبا عمرو بن العلاء كان يقدم

<sup>(</sup>١) ينظر : ترجمته في الشعر والشعراء : ٢٥٠/١ ؛ الأغاني : ١٢٧/٩ ؛ الجمهرة : ١٣٦/١ .

<sup>(</sup>٢) الجمهرة: ١/٥٧.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه: ٧٦/١.

<sup>(</sup>٤) هو عيسى بن يزيد بن بكر بن دأب الليثي البكري الكناني ، خطيب ، وشاعر ، عالم بالأنساب ، راوية ، من أهل المدينة ، اشتهر بأخبار مع المهدي العباس وله حظوة كبيرة عنده توفي سنة (١٧١هـ) . الأعلام : ١١١/٥ .

<sup>(</sup>٥) الجمهرة: ٧٦/٢؛ ديوان الأعشى: ١٣٥؛ إذ ورد في الديوان:

فأليتُ لا أَرثَى لَهَا مِنْ كَلالةِ ولا مِنْ حفي حتَّى تَزورُ مُحمَّدا

<sup>(</sup>٦) الأغاني: ١٢٩/٩.

الأعشى ويقول: "عليكم بشعر الأعشى فإنى شبهته بالبازي يصيد ما بين العندليب إلى الكركي"(١).

إن جميع هذه الآراء النقدية التي وردت في كتب الأدب والنقد بحق الأعشى جعلت القرشى ان يضعه في هذه المرتبة بين شعراء الجاهلية إذ جاء في الجمهرة بقصيدته التي يمدح فيها الأسود بن منذر اللخمي والتي يقول فيها: [الخفيف]

وَسنوالى وما تررد سنوالى بريحين من صباً وتشمال جاء منها بطائف الأهوال لى وَحَلَّت عُلويَّةً بالسَّخال(٢)

دِمْنَةٌ قَفْرَةٌ تَعاوَرَها الصَّيْـفُ لاتَ هَنَّا ذِكرى جُبَيرَةَ أَم مَن حَلَّ أَهلى بَطنَ الغَميس فَبادَو

وأحلُّ الشاعر لبيد (٣) المرتبة الخامسة من الطبقة الأولى من خلال المفاضلة بين الشعراء في الجمهرة ، إذ ذكر المفضل الذي ذهب إلى أن لبيد بن ربيعة مراً بمجلس بنى نهد بالكوفة ، وبيده عصا يتوكَّأ عليها حينما كبر ، فبعثوا خلفه غلاماً يسأله : من أشعر الناس ؟ ، فقال : ذو القروح بن حجر يعنى امرأ القيس، فرجع الغلام وأخبرهم ، قالوا له : أرجع فاسأله : ثم من أشعر ؟ فرجع فسأله: ثم من ؟ ، قال : ثم ابن العشرين ، يعني طرفة بن العبد . قال : ثم من؟ قال : صاحب المحجن، يعنى نفسه (٤) ، إذ ورد في العقد الفريد إنَّ أصدق بيت قالته العرب هو قول لبيد: [الطوبل]

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه: ١٣٠/٩.

<sup>(</sup>٢) ديوان الأعشى الكبير: ٣.

<sup>(</sup>٣) ينظر ترجمته في : الشعر والشعراء : ٢٦٦/١ ؛ والأغاني : ٥٠/١٥ ؛ الجمهرة : .1 2 7/1

<sup>(</sup>٤) ينظر : الشعر والشعراء : ١٨٦/١ ؛ الجمهرة : ١/٥٥ .

# أَلا كُلُّ شَيءٍ ما خَلا اللَّهَ باطِلُ وكُلُّ نَعيم لا مَحالَ زائلُ (١)

ويروى أن النبي ﷺ قال عن هذا البيت : هي أصدق كلمة قالها الشاعر لبيد (٢)، ويقال: أن أم المؤمنين عائشة (رضى الله عنها) كانت كثيرة الرواية للشعر السيما أنها كانت تروي جميع شعر لبيد بن ربيعة (٢) ، وقال عنه ابن سلام: "إنه كان فارساً شاعراً شجاعاً وكان عذب المنطق رقيق حواشي الكلام وكان مُسلما رجل صدق"<sup>(٤)</sup>.

وكذلك بعد القرشي قال عنه الزوزني (ت٤٨٦هـ): إنه من فحول الشعراء المخضر مين ولقد شهد له النابغة بأنه أشعر شعراء العرب ؛ لأنه كان يغوص على المعنى الغريب والحكمة البليغة (٥) ، إذ إن هذه البلاغة اكتسبها من تجاربه في الحياة وخبرته الطويلة إذ بلغ أربعين ومائة سنة إذ يقول: [الطويل]

### وَلَقَد سَنَمتَ مِنَ الحَياةِ وَطولها وَسُؤال هَذا الناس كَيفَ لَبيدُ (٦)

إن جميع هذه الآراء النقدية التي وردت في كتب الأدب والنقد تؤكد أهمية الشاعر لبيد من بين الشاعر ، إذ جعله القرشي في هذه المرتبة الشعرية في كتاب الجمهرة بقصيدته التي يقول فيها: [الكامل]

عَفَتِ الدِيارُ مَحَلَّهَا فَمُقامُها بمنى تَأَبَّدَ غُولُها فَرجَامُها خُلُقاً كُما ضَمِنَ الوُحِيُّ سِلامُها فَمَدافِعُ الرَيّانِ عُرِّيَ رَسمُها حِجَجٌ خُلُونَ حَلالُها وَحَرامُها دِمَنٌ تَجَرَّمَ بَعدَ عَهدِ أُنيسِهِا

<sup>(</sup>١) العقد الفريد ، ١٢٢/٦ ؛ ديوان لبيد : ٢٥٦ .

<sup>(</sup>٢) خاص الخاص ، الثعالبي ، تح : حسن الأمين ، دار مكتبة الحياة ، بيروت - لبنان ، (د.ت): ١٠٠. لم يرد في كتب الحديث ولا في شروحها .

<sup>(</sup>٣) ينظر: العمدة: ١/٣٠.

<sup>(</sup>٤) طبقات فحول الشعراء: ١٣٥/١.

<sup>(</sup>٥) ينظر: شرح المعلقات السبع: ١٥٤.

<sup>(</sup>٦) ينظر: المصدر نفسه: ١٦٢ ؛ ديوان لبيد بن ربيعة العامري: ٣٥.

# رُزقَت مَرابيعَ النَجوم وَصابَها وَدقَ الرَواعِدِ جَودُها فَرهامُها (١)

وسادس المعلقات كانت معلقة عمرو بن كلثوم $^{(7)}$ . من بين شعراء الجاهلية من ناحية التفاضل النقدي داخل الطبقة الأولى ، إذ ورد في الجمهرة وعلى لسان من قدَّمَ عمرو بن كلثوم ، إذ قالوا فيه : "هو من قدماء الشعراء ، وأعزهم نفساً وحسباً وأكثرهم امتناعاً ، وأجودهم واحدة"<sup>(٣)</sup> . وكذلك قال القرشى : "لو وضعت أشــعار العرب في كفة وقصيدة عمرو بن كلثوم في كفة مالت بأكثر ها"<sup>(٤)</sup> ، إذ هي من أجود أجود القصائد الشعرية وقال عنه أبو عبيدة : "هو أجودهم واحدة"<sup>(٥)</sup> ، وقـــال أبـــو الأدب : "إذ قال معاوية بن ابي سفيان : قصيدة عمرو بن كلثوم ، وقصيدة الحارث بن حلَزة من مفاخر العرب كانتا معلّقتين بالكعبة دهر أ $^{(\vee)}$  ، كما قال عنه ابن قتيبة : قصيدة عمرو بن كلثوم من جيّد شعر العرب واحدى السبّع $^{(\wedge)}$ .

لاشك أن هذه الآراء النقدية التي وردت في كتب الأدب والنقد وعلى لسان النقاد القدماء جعلت القرشي يختار في الجمهرة هذه القصيدة التي تعبر عن مقدرة عمرو بن كلثوم الشعرية التي يقول فيها: [الوافر]

<sup>(</sup>۱) ديو ان لبيد : ۲۹۷–۲۹۹ .

<sup>(</sup>٢) ينظر ترجمته في: الحيوان: ٧١/٧؛ في الأغاني: ١٦٠/١؟ ؛ الجمهرة: ١٦٠/١.

<sup>(</sup>٣) الجمهرة: ١/٨٠.

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه: ٨١/١.

<sup>(</sup>٥) المصدر نفسه: ٨٠/١.

<sup>(</sup>٦) ينظر : البرصان والعرجان والعميان والحولان ، الجاحظ ، دار الجيل ، بيروت ، ط١ ، ٠١٤١هـ: ٢٥.

<sup>(</sup>٧) خز انة الأدب: ١٧٢/٣.

<sup>(</sup>٨) المصدر نفسه: ١٧٢/٣.

وَلا تُبقى خُمورَ الأَندَرينَــا أَلا هُبّى بصَحنِكِ فَاصبَحينا وكأس قَد شَربتُ ببَعلَبَكً وَأُخرى في دِمَشْق وَقاصِرينا ببَطن الدَنِّ تَبتَذِلُ السنِينا عُقاراً عُتُقَت مِن عَهدِ نوح إذا ما الماءُ خالطَها سنخينا(١) مُشْعَشَعَةً كَأَنَّ الحُصَّ فيها

اما معلقة طرفة بن العبد(٢) فجاءت في المرتبة السابعة من الطبقة الأولى في الجمهرة من ناحية التفاضل النقدي بين الشعراء داخل الطبقة الشعرية الواحدة ، إذ قال عنه النقاد القدماء كابن سلام فأما طرفة فأشعر الناس واحدة وهي قوله: [الطويل]

وقَقْتُ بها أبكى وأبكى إلى الغَدِ(٣) لخَولَةَ أَطلالٌ ببُرقَةِ ثَهمَدِ ويقول ابن سلاّم أيضاً: وتليها قصيدة أخرى مثلها هي قوله: [الرمل] أَصحَوتَ اليومَ أَم شاقَتكَ هِر وَمِنَ الحُبِّ جُنونٌ مُستَعِر ﴿

ويقول أيضاً: ومن بعد له قصائد حسان جياد (٤) . وجاء في الجمهرة وعلي لسان من قدموا طرفة إذ قالوا: "هو أشعرهم إذ بلغ بحداثة سنه ما بلغ القوم في طول أعمار هم"(١) ، وقال عنه ابن مقبل(7) : طرفة بن العبد أشعر الناس(7) .

<sup>(</sup>١) ديوان عمرو بن كلثوم : ٦٢-٦٤ .

<sup>(</sup>٢) ينظر ترجمته في : طبقات فحـول الشـعراء : ١٣٧/١ ؛ الشـعر والشـعراء : ١٨٥/١ ؛ الجمهرة: ١٧٤/١.

<sup>(</sup>٣) طبقات فحول الشعراء: ١٣٨/١؛ ديوان طرفة بن العبد: ١٩. وجاء الشطر الثاني في الديوان (تلوح كباقي الوشم في ظاهر اليد).

<sup>(</sup>٤) ينظر : طبقات فحول الشعراء : ١٣٨/١ ؛ ديوان طرفة بن العبد : ٣٩ .

وسنُلَ لبيد عن أشعر الناس فقال: "الملك، يعني امرأ القيس، قيل ثم من وسنُل الغلام القتيل، يعني طرفة" (أ) ، وقال الجاحظ: "ليس في الأرض أعجب من طرفة بن العبد وعبد يغوث، وذلك أنا إذا قسنا جودة أشعارهما في وقت إحاطة الموت بهما لم تكن دون سائر أشعارهما في وقت الأمن والرفاهية" (أ) ، وورد في الأغاني ، "وقيل للبيد من أشعر الشعراء؟ قال: صاحب القروح – يريد امرأ القيس – قيل له: فبعده من ؟ قال: وقيل له: فبعده من ؟ قال: أنا" (أ) . ان هذه الآراء النقدية تؤكد صراحةً مقدرة الشاعر طرفة بن العبد إذ جعله القرشي الناقد والراوي من شعراء الطبقة الأولى من الجمهرة بقصيدته التي يقول فيها: [الطويل]

لِخُولَةَ أَطلالٌ بِبُرقَةِ ثَهمَ لِ فَوَلَةَ أَطلالٌ بِبُرقَةِ ثَهمَ مَطيَّهُم وُقُوفاً بِها صَحبي عَلَيَّ مَطيَّهُم كَأَنَّ حُدوجَ المالكيَّةِ غُ مصدوةً عَدَوليَّةٌ أَو مِن سَفين اِبن يامِن

تَلُوحُ كَبَاقي الوَشَمِ في ظَاهِرِ اليَدِ يَقُولُونَ لا تَهلِك أَسَى وَتَجَلَّسِدِ خَلايا سَفينٍ بِالنَواصِفِ مِسِن دَدِ يَجُورُ بِها المَلاحُ طَوراً ويَهتَسدي (٧)

<sup>(</sup>١) الجمهرة: ١/٨٢ .

<sup>(</sup>٢) هو تميم بن أبي بن مقبل بن كعب بن ربيعة بن عامر من بني العجلان ، أدرك الإسلام فأسلم وبلغ مائة وعشرين سنة وله خبر مع الخليفة عمر على الستعداه على النجاشي الشاعر . الأعلام : ٨٧/٢ .

<sup>(</sup>٣) الجمهرة: ١/٨٩.

<sup>(</sup>٤) العقد الفريد: ٦/٠١٦.

<sup>(</sup>٥) البيان والتبيين: ٢٦٨/١.

<sup>(</sup>٦) الأغاني: ٣٠٤/٨.

<sup>(</sup>٧) ديوان طرفة بن العبد: ١٩.

إن هذه المعلقات السبع هي من أشهر القصائد الجاهلية في البلاغـة الأدبيـة وأحفلها بمواهب الشاعرية والفن والخيال ، كلها من آثار الطبع الأدبي الموهــوب ، وليس فيها شيء من مظاهر الصناعة الفنية ، فمعلقة امرئ القيس من أروع الصور لحياة الشاعر وترفه ولهوه ، ومعلقة عمرو بن كلثوم ملحمة تاريخية تصور التاريخ القومي والحربي لقبيلة الشاعر (تغلب) ومعلقة زهير دعوة للسلام ووصف لأهـوال الحرب وقسوتها على الناس وهكذا بقية المعلقات<sup>(١)</sup>.

لاشك أن القرشى اعتمد على معايير ومواقف نقدية في اختيار الشعراء وترتيبهم داخل الطبقة الشعرية الواحدة من خلال التفاضل النقدي بينهم ، ومن هذه المعايير والمواقف النقدية منها معيار الزمن الشــعري أو الانتمــاء إلــي العصــر الشعري؛ لأن جميع شعراء الطبقة الأولى هم من شعراء العصر الجاهلي ، إذ إن هذا المعيار النقدي قد قاس عليه النقاد القدماء ، فضلاً عن أن هؤلاء الشعراء يعدونهم هم الأصل، أما المعيار والموقف النقدي الآخر الذي اعتمده القرشــي هــو طول نفس الشاعر ؛ لأن القرشي قد اختار ووقف على قصائد طوال لهؤلاء الشعراء وهي التي تمثل طول نفس الشاعر في القصيدة وهذا معيار نقدي يوضح مقدرة الشاعر الكبيرة على قول الشعر ؛ كما اختار لكل شاعر قصيدة طويلة تمثل شعر الشاعر في هذه الطبقة ؛ إذ اختار للشاعر امرئ القيس قصيدة تتكون من تسعين بيتا شعريا ، واختار للشاعر زهير قصيدة من خمسة وستين بيتا شعريا ، أما معلقة النابغة فهي من ثلاثة وستين بيتا شعريا ، وتتكون معلقة الأعشى من مائة بيت شعري ، وكذلك معلقة لبيد فهي من تسعة وثمانين بيتاً شعرياً ، وتتكون معلقة عمرو ابن كلثوم ، ومعلقة طرفة بن العبد من مائة وواحد وعشرين بيتاً شعرياً لكل منهما ، إذ نجد هذا الاختلاف في عدد الأبيات الشعرية وقدم الأقل عددا من الأبيات علي

<sup>(</sup>١) ينظر: الحياة الأدبية بعد ظهور الإسلام: ٥٩٢.

غيره فهذا يدل على تقديم الأجود من بين الشعراء كامرئ القيس فجاء في الاختيار الأول من الطبقة الأولى وهذا يدل على جودة شعر الشاعر . فضلاً عن أن للقصائد الطويلة أهمية كبيرة من ناحية التفاضل النقدي بين الشعراء ، أما المعيار الآخر والموقف النقدي هو جودة شعر الشاعر وما جاءت به آراء النقاد حول الشاعر . ولهذا سميت هذه القصائد جميعاً بالسبع الطوال أو السموط.

ونخلص مما تقدم أن القرشي تأثر بأقوال النقاد القدماء الذين سبقوه في ترتيب الشعراء ، وهذا واضح من خلال الروايات التي ذكرها في الجمهرة ، أما المعايير النقدية التي اعتمدها في اختياره فهي في أغلبها قد اعتمد على من سبقه من النقاد ، فضلا عن توافق القرشي مع النقاد في بعض الآراء والمعابير النقدية ، ولكن اختلف عنهم في ترتيب شعراء المعلقات وعددهم وهذا يرجع إلى ذوقه وترتيبه الخاص.

# المبحث الثاني الطبقة الثانية : المُجَمْهَرات

إن أصحاب المجمهرات وهم (عنترة بن شداد ، وعبيد بن الأبرص ، وعدي ابن زيد ، وبشر بن أبي خازم ، وأمية بن أبي الصلت ، وخداش بن زهير ، والنمر ابن تولب) . وقد ورد اسم عنترة بن شداد من الطبقة الأولى المرتبة الأخيرة في بعض طبعات الجمهرة فأصبحت الطبقة الأولى تتكون من ثمانية شعراء والثانية من ستة شعراء فقط ، ويبدو أن هذا من خطأ النساخ أو خطأ المحققين ، وهذا يخالف نظام القرشي الذي اعتمد على التقسيم السباعي للجمهرة (١) .

إن قصائد المجمهرات هي قصائد محكمة السبك ، إذ يقال للناقة (المجمهرة) أي المتداخلة الخلق كأنها كتلة من الرمال ، وكأنها شجرة متصلة الأغصان بعضها ببعض ، أي انها القصائد المتينة السبك ، القوية النسج(7) . إذ إن الاختيار الأول في هذه الطبقة من ناحية التفاضل النقدي بين الشعراء فكان للشاعر عنترة بن شداد(7) ، النصيب الأوفر في هذه الطبقة الشعرية ، إذ قال عنه القرشي : "كفاني من الشعراء

<sup>(</sup>۱) ينظر على سبيل التمثيل: جمهرة أشعار العرب لابي زيد، تح: علي محمد البجاوي، نهضة مصر للطباعة والنشر والتوزيع، (د.ت): ٣٤٨؛ والمصدر نفسه، تح: الأستاذ علي فاعور، دار الكتب العلمية، بيروت – لبنان، ط٣، ١٤٢٤هـ – ٢٠٠٢م: ٢١١. وعدت هذه القصيدة عند كثير من الرواة والنقاد والمؤرخين من المعلقات. وشرح المعلقات السبع: ٢٤٥.

<sup>(</sup>٢) ينظر: النهاية في غريب الحديث والأثر، ابن الأثير، تح: طاهر أحمد الزاوي ومحمود محمد الطناحي، المكتبة العلمية، بيروت - لبنان، ١٣٩٩هـ - ١٩٧٩م: ١٤٧/١ ؛ وكذلك لسان العرب، مادة (جمهر): ١٤٩/٤.

<sup>(</sup>٣) ينظر ترجمته في الحيوان : ٤٧٢/٧ ؛ الشعر والشعراء : ٢٤٣/١ ؛ الأغاني : ٢٤٤/٨ ؛ الجمهرة : ٧/٢ .

أربعة ، زهير إذا طَرِب ، والنابغة إذا رَهِب ، والأعشى إذا رَغِب ، وعنترة إذا غَضِب "(١) .

إذ نجد القرشي قد أسقط عنترة والحارث من المعلقات أو السبع الطوال . أما ما ورد على لسان النقاد فيقول ابن قتيبة : إن أول قصيدة قالها عنترة : [الكامل]

هَل غادَرَ الشُّعَراءُ مِن مُتَرَدَّمِ أَم هَل عَرَفْتَ الدارَ بَعدَ تَوَهُّمِ

فيقول: هي من أجود شعره وكانوا يسمونها بالمذهبة (٢). وقال أبو هلال العسكري: وما يعرف للمتقدم معنى شريف إلا نازعه فيه المتأخر وطلب الشركة فيه معه إلا بيت عنترة الذي يقول فيه: [الكامل]

وترى الذّباب بها يُغَنّي وحدَهُ هَزجاً كفعل الشّارب المُتَرَنِّم (٣)

وهذا يعني الإجماع على القصيدة نفسها . وكذلك ورد في الأغاني أن النبي

ﷺ أنشد قول عنترة وهو معجب بهذا القول الذي يقول فيه: [الكامل]

# وَلَقَد أَبِيتُ عَلى الطّوى وَأَظَلُّهُ حَتّى أَنالَ بِهِ كَرِيمَ المَأْكُل

فقال ﷺ: ما وصف لي أعرابي قط فأحببت أن أراه إلا عنترة (٤). أما بعد القرشي فقال عنه الزوزني: كان عنترة شاعراً مجيداً فصيح الألفاظ، بيّن المعاني نبيلها، وكان رقيق الشعر، لا يؤخذ مأخذ الجاهلية في ضخامة الألفاظ وخشونة

<sup>(</sup>١) الجمهرة: ١/٢٦.

<sup>(</sup>٢) الشعر والشعراء: ١/٥٥١؛ خزانة الأدب: ١٣٦؛ ديوان عنترة: ١٨٢.

<sup>(</sup>٣) كتاب الصناعتين : ٢٢٣ ؛ ديوان عنترة : ١٩٧ .

<sup>(</sup>٤) صحيح مسلم ، تح : محمد فؤاد عبد الباقي ، دار احياء التراث العربي ، بيروت - لبنان : ٢٧٦/٢؛ الأغاني : ٢٥٠/٨ ؛ مصادر الشعر الجاهلي : ٢١٣ ؛ ديوان عنترة : ٢٤٩ .

### الفصل الثالث .. الطبقات الشعرية في كتاب الجمهرة 🥀 ١٩١ 🦠

المعاني (١) ، وتأكيداً لما سبق من آراء النقاد ، فقد اختار القرشي قصيدته التي يقول فيها: [الكامل]

حتى تكلَّمَ كالأصمْ الأعْجَـم اشكو إلى سُفْع رواكَدِ جُتَّــم أمْ هَلْ عرفْتَ الدّارَ بعدَ تَوَهُّم طوع العناق لذيذة المُتَبَسِّم (٢)

أعياكَ رسم الدَّار لم يتكلَّهم وَلَقَدْ حَبِستُ بها طويلاً ناقتى هل غادرَ الشُّعراءُ من مُتَردِّم دارً لأنسةٍ غضيض طرفُها

وحل في المرتبة الثانية الشاعر عبيد بن الأبرص(٣)، من خلل التفاضل النقدي في الجمهرة ، إذا اختاره القرشي ولم يرد أي رأي نقدي في الجمهرة ، إذ عدّه ابن سلام من فحول شعراء الجاهلية ، ووضعه في الطبقة الرابعة مع طرفة بن العبد ، وربما أخلُّ به لقلة شعره بأيدي الرواة . وقال عنه : أن عبيد بن الأبرص قديم الذكر عظيم الشهرة ولكن شعره مضطرب ذاهب لا أعرف له إلا قوله الذي يقول فيه: [مخلع البسيط]

### أَقْفَرَ مِن أَهْلِهِ مَلْحُوبُ فَالْقُطَّبِيَّاتُ فَالذَّنُوبِ (٤)

فضلاً عن السؤال الذي ورد على لسان الأصمعى ، إذ قال لأبي عمرو: ما أحسن ما قيل في السحاب ، فقال : قول عبيد بن الأبرص الذي يقول فيه : [البسيط]

<sup>(</sup>١) ينظر: شرح المعلقات السبع: ٢٣٨.

<sup>(</sup>۲) ديوان عنترة: ١٨٤-١٨٢.

<sup>(</sup>٣) ينظر ترجمته في : الحيوان : ٤٦٧/٧ ؛ والشعر والشعراء : ٢٥٩/١ ؛ الأغاني : ٢٠/٥٨؛ الجمهرة: ٢١/٢.

<sup>(</sup>٤) ينظر : طبقات فحول الشعراء : ١٣٧/١-١٣٨ ؛ وينظر : الأغاني : ٨٥/٢٢ ؛ وكذلك : تاريخ الأدب العربي – العصر الجاهلي ، شوقي ضيف : ١٧٤ ؛ ديوان عبيد بن الأبـرص :

# دان مُسبِفَ فُويِقَ الأَرض هَيدَبُهُ يكادُ يَدفَعُهُ مَن قامَ بالرّاح (١)

لاشك أن الآراء النقدية التي جاءت في كتب الأدب القديمة قليلة ، إذ لم يبين القرشي على أي شيء استند في تقديمه على كثير من الشعراء ، وإنما اعتمد علي ذوقه الخاص واختار له قصيدته المشهورة في كتب الأدب التي يقول فيها: [مخلع البسيط]

> أُو جَدوَلٌ في ظِلال نَخل للماء مِن تَحتِهِ سُكوبُ واهِيَةٌ أَو مَعِينٌ مُمعِن لللهُوبُ أَو هَضبَةٍ دونَها لُهُوبُ أُو فَلَجٌ ما ببَطِ ن وادِ للماءِ مِن بَينِهِ قُسِيبُ أَقْفَرَ مِن أَهْلِهِ مَلْحُوبُ فَالقُطْبِيّاتُ فَالذَّنوبُ (٢)

عَيناكَ دَمعُهُما سَروبُ كَأَنَّ شَأَنيهما شَعيبُ

أما الاختيار الثالث من خلال التفاضل النقدي في الجمهرة فهو الشاعر عديّ بن زيد<sup>(٣)</sup> ، إذ جعله ابن سلاَم في المرتبة الرابعة من الإسلاميين (٤) ، وجاء في الحيوان وعلى لسان أبي زيد النحوي(٥) ، إذ قال: "لو تمنيت أن أقول الشعر ما قلت

<sup>(</sup>١) الحيوان : ٣٨٣/٦ ؛ سرور النفس بمدارك الحواس الخمس ، أبو العباس يوسف التيفاشي ، تح: احسان عباس ، المؤسسة العربية للدراسات والنشر والتوزيع ، بيروت - لبنان ، ط١، ١٩٨٠م : ٢٧٣ ؛ ديوان عبيد بن الأبرص : ٤٥ ، والبيت نفسه لأوس بن حجر في ديوانه ، تح: د. محمد يوسف نجم ، دار صادر ، بيروت لبنان، ط٢، ١٣٩٩هـ -١٩٧٩م: ١٥.

<sup>(</sup>٢) ديوان عبيد الأبرص: ١٩- ٢١.

<sup>(</sup>٣) ينظر ترجمته في : طبقات فحول الشعراء : ١٨١/٢ ؛ الشعر والشعراء : ٢٢٢/١ ؛ الأغاني: ٨٩/٢؛ الجمهرة: ٢٧/٢.

<sup>(</sup>٤) طبقات فحول الشعراء: ٦٨١/٢.

<sup>(</sup>٥) هو سعيد بن أوس بن ثابت بن كعب بن الخزرج وهو أحد العشرة الذين بعث بهم الخليفة عمر الله مع أبي موسى إلى البصرة ، وهو أحد الستة الذين جمعوا القرآن الكريم . أنباه الرواة على أنباه النحاة ، لأبي يوسف القفطي ، المكتبة العصرية ، بيروت – لبنان ، ط١ ، · 41/7: \_\_a1 £ 7 £

إلا شعر عدى بن زيد"(١) ، وذكر عنه الأصمعى : "كان عدي بن زيد يخطئ في قوله في وصف الفرس فارهاً متتابعاً "(٢) ، كما أن العلماء لا يحتجون بشعر عديّ بن زيد؛ لأنه كان يسكن الحيرة ويراكن الريف فثقل لسانه ولمخالفته مذاهب الشعراء<sup>(٣)</sup> . اما ما جاء في الموشح فقد سأل الأصمعي أبا عمرو بن العلاء ، قال له : كيف موضع عديّ بن زيد من الشعراء: قال له: كسهيل في النجوم ، يعارضها ولا يدخل فيها (٤)، فضلاً عن أن الأصمعي حينما سُئل قال : "أن عديّ بن زيد ليس بفحل و لا أنثى"(<sup>()</sup> ، لاشك أن هذه الآراء النقدية متشابهة ، إذ جعلت القرشي معتمداً على ذوقه الخاص ان يضعه في هذه المرتبة الشعرية في قصيدته التي يقول فيها: [الطويل]

نَعَمْ وَرَمَاكَ الشَوقُ قَبِلَ التَّجَلُّ دِ أَتَعرفُ رَسْمَ الدَّارِ مِن أُمِّ مَعْبُدِ ظللت أسقى الغرام كأنمسا فَيَالَكَ مِنْ شُوق وطائف عَبْرَة وعاذِلَةِ هَبَّتْ بِلَيْلِ تَلُومُنـــي أعاذِلُ إِنَّ اللَّومَ في غَيْر كُنْهِهِ

المُتَ ردِّد (٦)

سقتنى الندامى شَرْبَةً لَمْ تُصَـرد كُستُ جَيْبَ سِرِبالى إلى غَيز مُسْعدي فَلَمَّا غَلَتْ في اللَّوْم قُلْتَ لَها أقصدِي عَلَىَّ ثِنِيَّ مِن غَيِّكَ المُتَ رِدِّدِ (٦)

<sup>(</sup>١) الحيوان: ٧/٧٨.

<sup>(</sup>٢) أدب الكاتب ، ابن قتيبة ، تح : محمد محى الدين عبد الحميد ، المكتبة التجارية ، مصر ، ط٤، ١٩٦٣م: ١١٠.

<sup>(</sup>٣) الأغاني: ٢/٧٦ ؛ تاريخ آداب العرب ، الرافعي: ١٦/٣.

<sup>(</sup>٤) الموشح: ٨٦.

<sup>(</sup>٥) المصدر نفسه: ۸۷.

<sup>(</sup>٦) ديوان عدي بن زيد ، تح : محمد جبار المعيبد ، وزارة الثقافــة والإرشـــاد ، شـــركة دار الجمهورية للنشر والطبع ، بغداد ، ١٣٨٥هـ - ١٩٦٥م : ١٠٢ .

ومن القصائد المحكمات التي جاءت في التفضيل الرابع من الطبقة الثانية في الجمهرة هي قصيدة بشر بن أبي خازم<sup>(۱)</sup>، إذ قيل لأبي عمرو بن العلاء: "هل أقوى أحد من فحول شعراء الجاهلية كما أقوى النابغة، قال: نعم، بشر بن أبي خازم"<sup>(۲)</sup>، كما ذكر الأصمعي: ما وصف أحد الثغر بأحسن من بيت بشر بن أبي خازم الذي يقول فيه: [الوافر]

### يُفَلِّجنَ الشِّفاهَ عَنُ اِقْحُوان جَلاهُ غِبَّ ساريةٍ قِطارُ (٣)

وكذلك قال الأصمعي: "سألت بشاراً عن أشعر الناس فقال: أجمع أهل البصرة على امرئ القيس وطرفة، وأهل الكوفة على بشر بن أبي خازم والأعشى، وأهل الحجاز على النابغة وزهير، وأهل الشام على جرير والأخطل والفرزدق"(٤)، وقالوا عنه أيضاً: وهو مقل وفي شعره كثير مصنوع(٥).

لهذه المكانة الشعرية وشهرته عند النقاد اختار القرشي قصيدته التي يقول فيها: [الكامل]

لَمِنَ الدِيارُ غَشيتُها بِالأَتعُ مِ تَبدو مَعالمها كَلَونِ الأَرقَ مِ المَن الدِيارُ غَشيتُها بِالأَتعُ مَ الكِبَت بِها ريحُ الصَبا فَتَنَكَ رَت إلا بَقِيَّةَ نُؤيها المُتَهَ مَ المَت مَ المَت المُعصَم دارٌ لبَيضاءِ العَوارض طَفلَ إِلا مَهضومةِ الكَشْدَين ريّا المعصم دارٌ لبَيضاءِ العَوارض طَفلَ إِلا بَقِيةً المَعلَ المُعلَم المَعلَم المَعلَم المَعلَم المُعلَم المُعل

<sup>(</sup>١) ينظر ترجمته في : الحيوان : ٢٢/٧ ؛ الشعر والشعراء : ٢٦٢/١ ؛ الجمهرة : ٣٢/٢ .

<sup>(</sup>٢) الشعر والشعراء: ٢٦٢/١؛ الموشح: ٦٧.

<sup>(</sup>٣) التذكرة الحمدونية ، بهاء الدين البغدادي ، دار صادر ، بيروت - لبنان ، ط١ ، ١٤١٧هــ: ٥/٤ ١٣ ؛ ديوان بشر بن أبي خازم : ٥٨ .

<sup>(</sup>٤) خزانة الأدب: ١١٩/٢.

<sup>(</sup>٥) مصادر الشعر الجاهلي: ٦١٠.

سَمِعَت بِنَا قَيلَ الوُسُّاةِ فَأَصبَحَت صَرَمَت حِبالَكَ في الخَليطِ المُسْئِمِ فَظَلِلتَ مِن فَرطِ الصِبابَةِ وَالهَوى طَرفاً فُؤادُكَ مِثلَ فِعل الأَهيَــم (١)

وجاء في التفاضل النقدي الخامس من الطبقة الثانية الشاعر أمية بن أبي الصلت في الصلت أبي الصلت في الجمهرة ، كما قال عنه الأصمعي : ذهب أمية بن أبي الصلت في شعره بعامة ذكر الآخرة (٦) ، إذ قال ابن سلام : هو من شعراء أهل الطائف وهو أشعرهم (٤) ، ولما أنشد رسول الله شعره قال : "آمن لسانه وكفر قلبه" (٥) ، فضلاً عن انه كان يأتي في شعره بألفاظ كثيرة لا تعرفها العرب (٦) . وذكر قول في كتاب الأغاني منسوب لأبي عبيدة إذ قال : "انفقت العرب على أن أشعر أهل المدن أهل الثميث ثم عبد القيس ثم ثقيف وأن أشعر ثقيف أمية بن أبي الصلت أشعر الناس ، قال كما قلنا ولم نقل كما قال" (٨) .

ومن خلال ما تقدم اختار القرشي متأثراً بأقوال النقاد قصيدته التي يقول فيها: [الوافر]

عَرَفْتُ الدارَ قَد أَقُوت سنِينا أذعن بها جَوافِلُ مُعصفِاتٌ وسافَرَت الرياحُ بِهِنَ عَصراً فَأَبقينَ الطُلُولَ مُحَنَّيًا

لزَينَبَ إِذ تَحِلُّ بِها قَطينا كَما تُذريَ المُلَملِمَةُ الطَحِينا بِأَذيالٍ يَرُحنَ ويَعتَدينا بِأَذيالٍ يَرُحنَ ويَعتَدينا ثَلاثاً كَالحَمائِمِ قَد صلينا

<sup>(</sup>١) ديوان بشر بن أبي خازم: ١٤١-١٤١ .

<sup>(</sup>٢) ينظر ترجمته في : الحيوان : ٧/٠٤ ؛ الشعر والشعراء : ١/٥١ ؛ الأغاني : ١٢٧/٤ .

<sup>(</sup>٣) فحولة الشعراء: ١٨.

<sup>(</sup>٤) طبقات فحول الشعراء: ١/٢٥٩ .

<sup>(</sup>٥) الشعر والشعراء: ١٠٠/١؛ لم يرد لا في كتب الحديث ولا في شروحها .

<sup>(</sup>٦) المصدر نفسه: ١/٥٥٠.

<sup>(</sup>٧) الأغاني: ١٢٩/٤.

<sup>(</sup>٨) المصدر نفسه: ١٢٩/٤.

### وَآريّاً لعَهدٍ مُربتَ اللهِ الصُفونَ إذا إفتُلينا(١)

وكذلك اختار القرشى الشاعر خداش بن زهير(7)، في المرتبة السادسة في التفاضل النقدي للطبقة الثانية بين الشعراء ، وكذلك سئل الأصمعي عن خداش بن زهير أهو من الفحول ، قال : نعم هو فحل (٣) ، كما جاء في الطبقة الخامسة عند ابن سلام (٤) ، وقال عنه أبو عمرو بن العلاء : "خداش بن زهير أشعر في عظم الشعر ، أي يعني الشعر نفسه" (°) ، بيد أن القرشي وقف موقف الرضي منه متأثراً بأقوال النقاد من قصيدته التي يقول فيها: [الطويل]

أمِن رَسم أطلال بتُوضِحَ كَالسَطر إلى النَّخل فَالعَرجَين حَولَ سُوَيقَةٍ قِفار وَقَد تَرعى بها أُمُّ رافِـــع وَإِذْ هِيَ خُودٌ كَالوَذيلَةِ بـــادِنٌ أَسيلَةُ ما يَبدو مِنَ الجَيب وَالنَحر

فَما شِنَ مِن شَعر فَرابيةَ الجَفر تَأْنَسُ في الأُدم الجَوازيء والعُفر مَذَانبَها بَينَ الأَسلَّةِ وَالصَدَ كَمُغْزِلَةٍ تَغْذُو بِحَومَلَ شادنِ اللهِ ضَيْدِلَ البُغامِ غَيرَ طِفْلُ وَلا جَارُ (٦)

وجاء في المرتبة السابعة الأخيرة من الطبقة الثانية في الجمهرة الشاعر النمر بن تولب<sup>(١)</sup> ، من خلال التفاضل النقدي بين الشعراء ، إذ يقول عنه ابن قتيبة :

<sup>(</sup>١) ديوان أمية بن أبي الصلت ، تح وجمع : د. سجيع جميل الجبيلي ، دار صادر ، بيــروت – لبنان ، ط۱ ، ۱۹۹۸م: ۳۷-۳۹.

<sup>(</sup>٢) ينظر ترجمته في : الحيوان : ٧/٢٥٤ ؛ الشعر والشعراء : ٦٣١/٢ ؛ والجمهرة : ١/٢٤.

<sup>(</sup>٣) فحولة الشعراء: ١٥.

<sup>(</sup>٤) طبقات فحول الشعراء: ١٤٣/١.

<sup>(</sup>٥) الشعر والشعراء: ٦٣١/٢.

<sup>(</sup>٦) أشعار العامريين ، تح : د. عبد الكريم إبراهيم يعقـوب ، دار الحـوار ، سـوريا ، ط١ ، ۱۹۸۲ : ۳۰



إنَّا أَتَيناكَ وَقَد طالَ السَفَرِ نَقودُ خَيلاً ضُمَّراً عَسَرِ نَطعِمُها الشَّحْمَ إذا عَنَّ الشَّجَر وَالخَيلُ في إطعامِها اللَّحم ضرَر (٢)

لاشك أن قلة الآراء النقدية للشاعر في كتب الأدب والنقد مما دفع القرشي إلى تأخيره في المرتبة الأخيرة من الطبقة الثانية للجمهرة . وقد اختار القرشي قصيدته التي يقول فيها: [الطويل]

وَقَد أَقْفَرَت منها شَراعٌ فَيَذَبُلُ تَأَبَّدَ مِن أَطْلال عمرةَ مأسسلُ فُوادي سليل فَالنَّدِيُّ فَأَنجَلُ فَبُرِقَة أَرمام فَجَنبا مُتالــــع وَمِنها بوادي المُسلِّهمَّة مَنْزلُ ومنها بأعراض المحاضير دمنكة وَنَظمٌ كَأَجواز الجَرادِ مُفَصَّلُ وَمَسكٌ وَكافورٌ ولُبني تَأكَّــلُ(٣) يُربِّتُها التَرعيبُ وَالمَحضُ خِلفَةً

ومما يُلحظ في هذه الطبقة الثانية أن القرشي اختار قصائد متفاوتة من حيث الطول ، إذ جاءت قصيدة عنترة بن شداد من مائة واثنى عشر بيتاً شعرياً ، وجاءت بعده قصيدة عبيد بن الأبرص من ثلاثة وأربعين بيتاً ، وكذلك قصيدة عدي بن زيد من خمسة وأربعين بيتاً شعرياً ، وجاءت قصيدة بشر بن أبي خازم من تسعة وأربعين بيتاً شعرياً ، وقصيدة أمية بن أبي الصلت من ثلاثين بيتاً ، وكذلك قصيدة خداش بن زهير من أربع وستين بيتاً شعرياً ، وأخيراً قصيدة الشاعر النمر بن تولب

<sup>(</sup>١) ينظر ترجمته في : الشعر والشعراء : ٢٩٩/١ ؛ الأغاني : ٢٧٤/٢٢ ؛ الجمهرة : ٤٤/٢ .

<sup>(</sup>٢) الشعر والشعراء: ٢٩٩/١؛ والبيتان في ديوانه؛ ديوان النمر بن تولب ، جمع وشرح وتحقیق ، د. محمد نبیل طریفی ، دار صادر ، بیروت ابنان ، ط۱ ، ۲۰۰۰م: ۷۷ .

<sup>(</sup>٣) ديوان النمر بن تولب : ٩٧ .

من أربعين بيتاً شعرياً . ان هذا الاختلاف في عدد أبيات القصائد بين الطبقة الأولى والطبقة الثانية ؛ لأنه اختار الأجود وأن كانت أقل عدداً ، إذ إن الآراء النقدية للقرشي تركزت في هذه الطبقة على الانتماء الشعري ، أي الانتماء إلى المرزمن الشعري الجاهلي وإن وَجَدَ بعضاً من الشعراء قد أسلموا ، ولكن بقي حالهم على ما كانوا عليه في العصر الجاهلي أي أن أشعارهم بقيت جاهلية الأصل والمنبع والفكر، فضلاً عن المعيار النقدي الآخر ؛ لأن جميع قصائد شعراء الطبقة الثانية من القصائد المحكمات الجيدة السبك وهي غير متساوية في عدد أبياتها التي سماها المجمهرات. ويدل رأي القرشي على أن هذه القصيدة المختارة هي القصيدة الجيدة التي تمثل شعر الشاعر ، كما أنها القصيدة التي تتوافر فيها الجوانب الفنية التي تميز الشاعر وتكشف عن طاقاته الإبداعية في هذه القصيدة .

ويبدو لي أن صاحب الجمهرة متأثراً بآراء من سبقه من النقاد في حكمه وترتيبه للشعراء داخل الطبقة الواحدة وخارجها ، وهذا واضح لكونه ناقداً لا يستهين بآراء النقاد القدماء ، ولكن يستعين بذوقه الخاص في كثير من الحالات ، فضلاً عن انه اعتمد لكل طبقة منهجاً خاصاً بها .

### البحث الثالث

### الطبقة الثالثة : المُنْتَقَيات

جاء في لسان العرب لمعنى المُنْتَقَيات ، هي ما انتُقى جَيِّدُه وَبَقِيَ رَدِيئُـــهُ<sup>(١)</sup> ، وكذلك انْتَقى خَيارَهُم ونُخَبَهُم<sup>(٢)</sup> ، ومن هذا المعنى يتبين أن القرشى انتقى قصـــيدة واحدة تمثل شعر الشاعر في هذه الطبقة .

وفي هذه الطبقة تقدمهم الشاعر المسيّب بن علس (٣) ، وهو على رأس شعراء الطبقة الثالثة ، إذ قال أبو عبيدة : "اتفقوا على أن أشعر المقلّين في الجاهلية ثلاثة : المسيّب بن علس ، والمتلمّس ، وحصين بن الحمام"(٤) ، فقد كان المسيب بن علس خال الأعشى وكان الأعشى راوية له ، وكان يطرد شعره ويأخذ منه $(^{\circ})$  .

فضلاً عن انه شاعر جاهلي ولم يدرك الإسلام(٦) ، إذ انتقى القرشى قصيدته التي يقول فيها: [الكامل]

> بكرت لتُحزنَ عاشيقاً طَفــلُ أُوَ كُلُّما إِخْتَلَفَت نُوىً وَتَفَرَّقُوا وَإِذَا تُكَلِّمُنَا تَرى عَجَبِـــاً تَخدي كأنَّ زُهاءَها نَخلُ وَلَقَد أَرى ظُعُناً أُخَيِّلُهِ اللهِ

وتَباعَدَت وتَخرَّمَ الوصلُ لفُؤادِهِ مِن أَجلِهِم تَبلُ بَرَداً تَرَقرَقَ فَوقَهُ ضَحلُ

<sup>(</sup>١) لسان العرب: ٢٨١/١١.

<sup>(</sup>٢) تاج العروس: ١١/١٤.

<sup>(</sup>٣) ينظر : ترجمته في : الشعر والشعراء : ١٧٢/١ ؛ الاختيارين ، الأخفش (ت٥١هـــ) ، تح: فخر الدين قباوة ، دار الفكر المعاصر ، بيروت - لبنان ، ط١ ، ١٤٢٠هـ -١٩٩٩م: ٢٤٥ ؛ الجمهرة : ٢/٥٣.

<sup>(</sup>٤) الشعر والشعراء: ٣٠٦/٢؛ خزانة الأدب: ٣٠٦/٣.

<sup>(</sup>٥) ينظر : خزانة الأدب : ٢٢٦/٣ .

<sup>(</sup>٦) ينظر: المصدر نفسه: ٢٢٧/٣.

### في الآل يَرفَعُها وَيَخفِضُهُ اللهِ عَالَنَّ مُتونَهُ سَحلُ (١)

كما جاءت في الاختيار الثاني قصيدة المرقش الأصغر (٢) ، في التفاضل النقدي للطبقة الثالثة في الجمهرة ، يقول عنه ابن قتيبة : إنه أحد عشاق العرب المشهورين ، وصاحبته فاطمة بنت المنذر ، وكانت لها خادمة تجمع بينهما ، يقال لها هند بنت عجلان ، وقد ذكرها في شعرها الذي يقول فيه : [الطويل] ألا يا اسلَمي لا صرر م في اليوم فاطما ولا أبداً ما دام وصلك دائما أفاطم لَوْ أَنَّ النساء ببلْ حدة وأنْت بأخْرى لاتبعْتُكِ هائما (٣)

وكذلك ذكر بنت عجلان في شعره الذي يقول فيه: [الطويل]

أَمِنْ بِنْتِ عَجْلانَ الخَيالُ المُطَرَّحُ أَلَمَّ ورَحْلِي ساقِطٌ مُتَزَحْزِحُ (١٠)

وكان المرقش الأكبر عم المرقش الأصغر ، والمرقش الأصغر عم طرفة بن العبد وجميعهم شعراء (٥) ، وقد عاب ابن قتيبة قول المرقش الأصغر الذي يقول فيه: [الطويل]

صحا قَلْبُهُ عنْها عَلى أَنَّ ذِكْرَةً إِذَا خَطَرَتُ دارتُ به الأرضُ قائما (٢) وقال أبو عمرو: "والمرقش الأصغر أشعر المرقشين وأطولهما عمراً "(٧).

<sup>(</sup>١) مجلة المورد ، د. أيهم عباس القيسي ، مجلد ٢٠ ، ج١ ، ١٤١٢هــ – ١٩٩٢م : ٨٥ .

<sup>(</sup>٢) ينظر ترجمته في : الشعر والشعراء : ٢٠٩/١ ؛ الأغاني : ٦/٥٥١ ؛ الجمهرة : ٢/٥٥ .

<sup>(</sup>٣) الشعر والشعراء: ٢٠٩/١؛ ديوان المرقشين ، تح: كارن صادر ، بيروت – لبنان ، ط١، ١٩٩٨م: ٩٧.

<sup>(</sup>٤) ديوان المرقشين: ٨٨.

<sup>(</sup>٥) ينظر : العقد الفريد : ٣٠٧/٣ .

<sup>(</sup>٦) المصدر نفسه: ١٨٣/٦ ؛ ديوان المرقشين: ٩٨.

<sup>(</sup>٧) الأغاني: ٦/٥٥١.

وقد اختار له القرشى في هذا التفاضل النقدي حائيته المشهورة ، وهي أحدى المجمهرات ، ولكن القرشي جعلها من المنتقيات بحسب ذوقه الخاص والتي يقول فيها: [الطويل]

> أُمِنْ رَسْم دار دمع عَيْنَيكَ يَسْفَحُ تُزَجِّي بها خُنْسُ الطَّباءِ سِخالَها أَمِنْ بنْتِ عَجْلانَ الخَيالُ المُطَرَّحُ فلمًا انْتَبَهْنا بالخيال وراعنيي ولكِنَّهُ زَوْرٌ يُوقِّظُ نائمــــــاً

غَدا من مُقام أَهْلُهُ أَو تَرَوَّحُوا جَآذِرُها بالجَوِّ وَرْدٌ وأَصْبَــحُ أَلَمَّ ورَحْلِي ساقِطٌ مُتَزَحْ زحُ إذا هُوَ رَحْلِي والبلاد تَوَضَّحُ ويُحْدِثُ أَشْجِاناً لقَلْبِكَ تَجْرَحُ (١)

أما في الاختيار الثالث فقد جاء الشاعر المتلمس جرير بن عبد المسيح(7) ، من الطبقة الثالثة في الجمهرة ، إذ جعله ابن سلام من أصحاب الطبقة السابعة $^{(7)}$  . وهو من فحول شعراء أهل البحرين ويعد من شعراء الطبقة الثانية ، حسن الشعر ، كثير الآداب ، حصيف الرأي ، والمتلمس لقب مأخوذ من قوله : [الطويل]

فهذا أوانُ العِرض حَىَّ ذُبابُهُ زَنابيرُهُ وَالأَرْرَقُ المُتَلَمِّسُ (٤)

ومن خلال هذه الآراء النقدية القليلة في كتب الأدب والنقد فقد اختار لـــه القرشي قصيدته التي يقول فيها: [البسيط]

كُم دونَ ميّة مِن مُستَعمَل قَذَف وَمِن فَلاةٍ بها تُستَودَعُ العيسسُ

<sup>(</sup>١) ديوان المرقشين الأصغر والأكبر: ٨٨-٨٧.

<sup>(</sup>٢) ينظر ترجمته في : الشعر والشعراء : ١٧٧/١ ؛ الأغاني : ٢١٦/٢٤ ؛ الجمهرة : ٥٨/٢ .

<sup>(</sup>٣) طبقات فحول الشعراء: ١٥٥/١.

<sup>(</sup>٤) تاريخ دمشق ، ابن عساكر ، تح : عمرو بن غرامة العموري ، دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع، ١٤١٥هـ - ١٩٩٥م: ٨٣/٧٢؛ ديوان المتلمس: ١٢٣.

وَمِن ذُرَا عَلَم طام مناهلـــه جاوَزتُهُ بِأَمُونِ ذاتِ مَعجَمَـــةٍ يا آلَ بكر ألا للَّهِ أُمُّكُ لَكُ مَا اللَّهِ أَمُّكُ

كأنَّهُ في حَباب الماءِ مَغمـــوسُ تهوى بكُلكُلِها وَالرَأْسُ مَعك وسُ طالَ الثُّواءُ وَتُوبُ العَجز مَلبُ وسُ أَغنَيتُ شَأنى فَأَغنوا اليَومَ شَأَنكُمُ وشمِّروا في مِراس الحَرب أو كِيسُوا(١)

اما الاختيار الرابع من المنتقيات فجاء الشاعر عروة بن الورد(٢) ، من ناحية التفاضل النقدي في الطبقة الثالثة ، إذ جاء في الأغاني أن عبد الله بن جعفر بن أبي طالب قال لمعلم ولده: لا تردهم قصيدة عروة بن الورد والتي يقول فيها: [الوافر] (دَعيني للغِني أُسعى فَإنَّى رَأيتُ الناسَ شَرُّهُمُ الفَقيرُ) ؛ لأنه يدعوهم إلى الاغتراب عن أوطانهم $(^{"})$ ، وقال ابن دريد  $(^{"})$  الاغتراب عن أماليه والدي عاش عصر القرشي: "أخبرنا أبو حاتم قال: جئت أبا عبيدة يوماً ومعى شعر عروة بن الورد ، فقال لى : ما معك ؟ ، فقلت : شعر عروة ، فقال : فارغ شعر فقير يقرأه على فقير ، وهذا رأي نقدي مهم صادر من راو وناقد معروف ، مما جعل القرشي ان يضعه في هذه المرتبة (٤) ، وكذلك وصفه الأصمعي بأنه: شاعر كريم وينسبون إليه الجود والسخاء (٥) ، إذ اختار القرشى حسب ذوقه الخاص قصيدته الرائية التي يقول فيها: [الطويل]

أَقِلِّي عَلَىَّ اللَّومَ يا ابنة مُنسذِر وَنامي وَإِن لَم تَشتَهي النّومَ فَاسِهري ذَريني وَنَفسي أُمَّ حَسنانَ إِنَّنسي لما قَبلَ إن لم أُملِكَ الأمر مُشتَــر

<sup>(</sup>١) ديوان شعر المتلمس الضبعي: ٧٦-٢٠١ ؛ وهذه الأبيات متناثرة في القصيدة .

<sup>(</sup>٢) ينظر ترجمته في : الحيوان : ٢/٩٧٤ ؛ الشعر والشعراء : ٢/٥٦٢ ؛ الجمهرة : ٢/٢٢ .

<sup>(</sup>٣) ينظر : الأغاني : ٧٤/٣ ؛ ديوان عروة بن الورد ، تح : عبد المعين الملوحي ، وزارة الثقافة ، مصر ، ١٩٦٦م: ١١.

<sup>(</sup>٤) تعليق من أمالي ابن دريد ، ابن دريد الأزدي (ت٣٢١هـ) ، تــح : مصـطفي السـنوس ، المجلس الوطني للثقافة والفنون ، الكويت ، ط١ ، ٤٠٣ هـ - ١٩٨٤م : ٢٢٤ .

<sup>(</sup>٥) الشعراء الصعاليك في العصر الجاهلي، يوسف خليف، دار المعارف، ط٤١، (د.ت) : ٣٧.

ذَريني أُطَوِّف في البلادِ لَعَلَّنـــي فَإِن فازَ سَهمٌ لِلمَنِيَّةِ لَم أَكُـــن وَإِن فازَ سَهمى كَفَّكُم عَن مَقاعِدٍ

أُخَلِّيكِ أَو أُغنيكِ عَن سوءِ مَحضرِي جَزوعاً وَهَل عَن ذَكَ مِن مُتَأَخِّرِ لِكُم خَلَفَ أَدبارِ البُيوتِ وَمُنظَرِ

اما الاختيار الرابع في الطبقة الثالثة من المنتقيات فجاءت قصيدة مهلهل بين ربيعة (7) ، من خلال التفاضل النقدي في الجمهرة ، لقب بالمهلهل لأنه أول من هلهل نسج الشعر أي يرققه و لا يحكمه (7) ، وسئل الأصمعي عن المهلهل ، قال : هو ليس بفحل (3) ، وقد ذكر ابن رشيق في العمدة عن ابن سلام وغيره : "أن الشعر كان في الجاهلية في ربيعة فكان منهم مهلهل بن ربيعة وهو خال امرئ القيس بين حجر ويقال : إنه أول من قصد القصائد (3) ، قالها يوم القصيبات ، وقد ظفرت تغلب فيه وكثر القتل في بكر وحرض قومه على القتال ، إذ اختار له القرشي قصيدته التي يقول فيها : [السريع]

وَالمَرءُ قَد يَعرفُ قَصدَ الطَريقُ فَصدَ الطَريقُ في رَهطِ جَستاسٍ ثِقالِ الوُسوقُ ما لَم يَكُن كانَ لَهُ بِالخَليـــقُ

<sup>(</sup>١) ديوان عروة بن الورد: ٦٦-٦٦.

<sup>(</sup>٢) ينظر : ترجمته في : الحيوان :  $1/4 \times 10^{-4}$  ؛ والشعر والشعراء :  $1/4 \times 10^{-4}$  ؛ الجمهرة :  $1/4 \times 10^{-4}$  .

<sup>(</sup>٣) الحيوان : ٢/١/٧ ؛ الموشح : ٨٩ ؛ وكذلك التذكرة الحمدونية : ٣٧١/٧ ؛ الاشتقاق ، ابن دريد الأزدي ، تح : عبد السلام محمد هارون ، دار الجيال ، بيروت - لبنان ، ط١ ، ١٤١١هــ - ١٩٩١م : ٣٣٨.

<sup>(</sup>٤) الموشح: ٨٩.

<sup>(</sup>٥) العمدة : ١/٢٨ .

#### جنايَةً لَم يَدر ما كُنهُهـا جان ولَم يُضح لَها بالمُطيــق ، في هُوَّةٍ لَيسَ لَها مِن طَريـقُ (١)

اما قصيدة دريد بن الصمِّة (٢) ، فجاءت في الاختيار السادس من خلل التفاضل النقدي للطبقة الثالثة في الجمهرة . إذ قال عنه الأصمعي : أن دريد بن الصمِّمَّة كان أشعر من الذبياني في بعض أشعاره ، وقد كاد أن يغلب الذبياني (٣) ، فضلاً عن أن الأصمعي كان يعجب بمرثيته إعجاباً شديداً ويقدمها على الشعر (٤) ، اما ابن سلاَّم فجعله أول شعراء الفرسان ، وأطولهم غزواً وأبعدهم أثـراً وأكثـرهم ظفراً وأشعرهم دريد بن الصلِّمَّة (٥) ، اما القرشي فقد اختار له مرثيته المشهورة في رثاء زوجته أم معبد عندما طلقها والتي يقول فيها: [الطويل]

> وَبانَت وَلَم أَحمَد إِلَيكَ نُوالَهِـــا كأَنَّ حُمولَ الحَيِّ إذ متّعَ الضُحى أَو الأَثْأَبُ العُمُّ المُحَرَّمُ سوقُــــهُ أَعاذِلَ إِنَّ الرُّزءَ في مِثِل خالـــدٍ

أَرَثَّ جَديدُ الحَبل مِن أُمِّ مَعبَدٍ بعاقِبَةٍ أو أَخلَفَت كُلُّ مَوعِدِ وَلَم تَرجُ فينا ردَّةَ اليوم أو غَدِ بناصية الشَجناء عُصبَةُ مِنودِ بكابَةً لَم يُخبَط ولَم يتَعضَّ دِ وَلا رُزءَ فيما أَهلَكَ المَرءُ عَن يَدِ<sup>(٦)</sup>

<sup>(</sup>١) ديوان مهلهل بن ربيعة ، شرح : طلال حرب ، الدار العالمية ، (د.ت) : ٥٣-٥٣ .

<sup>(</sup>٢) ينظر ترجمته في : الحيوان : ٧٥٣/٧ ؛ الشعر والشعراء : ٧٧٣٧ ؛ الجمهرة : ٧١/٢ .

<sup>(</sup>٣) ينظر: الموشح: ٤٢.

<sup>(</sup>٤) ينظر : التعازي والمراثي والوصايا ، للمبرد ، تح : إبراهيم محمد حسن ، نهضـــة مصـــر للطباعة والنشر ، (د.ت) : ٥٦ .

<sup>(</sup>٥) ينظر: شعراء النصرانية: ٧٥٢/٥.

<sup>(</sup>٦) ديوان دريد بن الصمة ، تح: د. عمر عبد الرسول ، دار المعارف ، مصر - القاهرة ، ١٩٨٥ : ١٩٨٥

اما في المرتبة الأخيرة من الطبقة الثالثة فقد جاء الشاعر المتنخل الهذلي(١)، من خلال التفاضل النقدي للقرشى داخل الطبقة الشعرية الواحدة . لاشك أن الأصمعي يقول فيه: إن طائية المتنخل هي أجود طائية قالتها العرب(٢) ، وهذا رأي نقدي صادر من حافظ وراو وناقد معروف ، وقد يكون هذا سبباً مباشراً لاختيار القرشى هذه القصيدة التي تمثل شعر الشاعر والتي يقول فيها: [الوافر]

عَرَفْتُ بِأَجِدُتٍ فِنعافِ عِرقِ عَلاماتٍ كَتَحبير النَم الطِ كُوسَم المعصم المُغتال عُلَّت رواهشه بوسَم مستشاطِ وَأَضْحَى الرَأْسُ مِنْكَ إلى الشمطاطِ مِنَ الكَتَّان يُنزَعُ بالمِشَــاطِ فَإِمَّا تُعرضنَ سليمَ عَنَّى وَتَنزعُكِ الوُشاةُ أولو النباطِ(٦)

وَمَا أَنتَ الغُداةَ وَذِكرُ سَلَمي 

لاشك أن أغلب هذه القصائد تتسم بالقصر ، والملاحظ أن القرشي يختار هذه القصائد دون أن يوضح ذلك ، وهذا يكشف بوضوح أثر النوق الشخصي لدى القرشى ؛ ولكونها من أجود القصائد ، فضلاً عن اختياره لمرثية دريد بن الصمّة في هذه الطبقة دون ان ينسبها إلى طبقة المرثيات أو المراثى ، وهذا يرجع أما لسبب عدم اختلال توازنه السباعي ، أو إنه مقتنع قناعة تامة لذوقه الخاص ، إذ أراد أن يجمع أغلب الأغراض الشعرية في هذه الطبقة ؛ لأن كل قصيدة في هذه الطبقة تمثل غرضاً شعرياً كالمدح ، والوصف والفخر ، والرثاء ... ، إذ اختار أجمل القصائد التي تمثل هذه الأغراض. وخلاصة القول إن المعيار النقدي في هذه الطبقة هو

<sup>(</sup>١) ينظر ترجمته في : الشعر والشعراء : ١٨/٢ ، الجمهرة : ٧٧/٢ .

<sup>(</sup>٢) ينظر : المؤتلف والمختلف ، الأمدي ، تح : د. ف. كرنكو ، دار الجيل ، بيروت ، ط١ ، ١١١١هـ - ١٩٩١م: ٢٣٥.

<sup>(</sup>٣) ديوان الهذليين ، مطبعة دار الكتب المصرية ، القاهرة ، ط٢ ، ١٩٩٥م : ١٨/٢ - ٢٠ .

الانتماء إلى الزمن الشعري وهو عصر الجاهلية وإن وجد بعض الشعراء ممن أدركوا الإسلام ، ولكن بقيت أشعارهم جاهلية ، فضلاً عن التمسك بانتمائهم الجاهلي الأصيل.

ورأي الباحث في اختلاف منهج القرشي من طبقة لأخرى ، إذ لا يعد مثلبةً عليه ؛ لأن النقد هكذا كان في زمانه ؛ انه نقد ذوقي في كثير من الأحيان يعتمد بالدرجة الأولى إلى الذوق الخاص.

#### المبحث الرابع

# الطبقة الرابعة : المُذْهَّبات

جاء في لسان العرب: مُذْهَبّ : هو من الشيء المُذْهَب و هو المُموَّء بالذَّهب. والمو من قولهم فرَسٌ مُذْهب إذ عَلَت حُمْرتَهُ صُفْرة والانثى مُذْهبة ؛ لأنّها أصفى لوناً وأرّق بَشَرةً () . إذ اختار القرشي هذه التسمية وجعل لها سبعة شعراء واختار لكل شاعر قصيدة واحدة تمثل شعره ، إذ تقدمهم في الاختيار الأول لهذه الطبقة الشاعر حسان بن ثابت () ، إذ ذكر القرشي قول المفضل : "إنّ حسان بن ثابت ثابت أشعر الناس لأنه لا يشاكل شاعر رسول الله الحدّ"() ، وقال عنه ابن سلام : "هو كثير الشعر جيده وقد حمل عليه ما لم يحمل على أحد لما تعاضهت قريش واستبت وضعوا عليه أشعاراً كثيرة لا تتقى () ، وقال عنه الأصمعي : "حسان بن ثابت فحل من فحول الجاهلية ، فلما جاء الإسلام سقط شعره ، ثم قال : شعر حسان في الجاهلية من أجود الشعر ، فقطع متنه في الإسلام ، لحال النبي الشعر () . ومن تكريم الرسول المحلة الشعر ، نابت بنى له منبراً في المسجد ينشد عليه الشعر () .

<sup>(</sup>١) لسان العرب: ١/٥٩٥.

<sup>(</sup>٢) ينظر ترجمته في : الشعر والشعراء : ٢٩٦/١ ؛ الأغاني : ١٤١/٤ ؛ الجمهرة : ٨٥/٢ .

<sup>(</sup>٣) الجمهرة: ١/١٩.

<sup>(</sup>٤) طبقات فحول الشعراء: ١/٥/١؛ تاريخ الأدب الجاهلي ، علي النجدي ، مكتبة دار التراث، ط١، ١٤١٢هـ – ١٧٦.

<sup>(</sup>٥) الشعر والشعراء: ٢٩٦/١.

<sup>(</sup>٦) ينظر: الموشح: ٦٩؛ المجموع اللفيف، لأبي جعفر الطرابلسي، دار الغرب الإسلامي، بيروت - لبنان، ط١، ١٤٢٥هـ: ٣٧٤.

و لأهمية شعر حسان بن ثابت وتأثر القرشي بمن سبقه اختار القرشي قصيدته التي يقول فيها: [الطويل]

لَعَمرُ أَبيكِ الخَيرِ حقاً لَما نَبِ الْعَمرُ أَبيكِ الْخَيرِ حقاً لَما نَبِ السائي وسَيفي صارمان كلاهُما وَإِن أَكُ ذا مالٍ كَثيرٍ أَجُد بِ الله فَلا المالِ يُنسيني الحيا وحفيظتي وأُكثِرُ أَهلي مِن عِيال سواهً مُ

عَلَيَّ لِساني في الخُطوب وَلا يَسدي وَيَبلُغُ ما لا يَبلُغُ السيفُ مِسدوري وَإِن يُهْتَصر عودي على الجَهدِ يُحمد وَإِن يُهْتَصر عودي على الجَهدِ يُحمد وَلا واقعات الدَهرِ يَقلُلنَ مِبسردي وَأَطوي على الماءِ القراحِ المُبَسرَدِي

واختار القرشي في التفاضل النقدي الثاني لهذه الطبقة الشاعر عبد الله بن رواحة (٤) ، وهو من فحول شعراء القرى العربية (٥) : إذ كان شعراء النبي ي حسان بن ثابت ، وكعب بن مالك ، وعبد الله بن رواحة ، فكان كعب بن مالك يخوفهم الحرب ، وكان حسان بن ثابت يقبل على الأنساب ، وكان عبد الله بن رواحة يعير هم بالكفر (٢) ، إن من الشعراء الذين مدحهم النبي قال : أمرت عبد

<sup>(</sup>١) الأغاني: ٢٨٢/١٢. لم يرد في كتب الحديث و لا في شروحها .

<sup>(</sup>٢) خزانة الأدب: ٦/٣٨٦.

<sup>(</sup>٣) ديوان حسان بن ثابت : ٨١ .

<sup>(</sup>٤) العمدة : ٢٠٦/٢ .

<sup>(</sup>٥) ينظر : طبقات فحول الشعراء : ٢١٥/١ .

<sup>(</sup>٦) ينظر: الأغاني: ٤/٤ ١-١٤٥.

الله بن رواحة فقال وأحسن ، وأمرت كعب بن مالك فقال وأحسن ، وأمرت حسان ابن ثابت فشفى واستشفى (١) . وقال رسول الله ﷺ في يوم هزيمة المشركين : إن المشركين لن يغزوكم بعد اليوم ولكنكم تغزونهم وتسمعون منهم أذى ويهجونكم ، قال : ومن يحمى أعراض المسلمين فقام عبد الله بن رواحة فقال : أنا فقال إنك لحسن الشعر ، ثم قام كعب فقال : أنا ، فقال له : وإنك لحسن الشعر $^{(7)}$  .

مما لا شك فيه من أهمية شعر عبد الله بن رواحة في كتب الأدب ، مما جعل القرشى أن يختار قصيدته المشهورة والتي قالها بعد وقعة شديدة انبعثت حرب جديدة بين الأوس والخزرج والتي قال فيها: [الوافر]

وكانت تَيَّمَت قَلبي وَليدا تَذَّكُرَ بَعِدَما شَطَّت نَجِــودا وَيَكتُمُ داءَهُ زَمَناً عَميدا كُذى داءٍ يُرى في الناس يَمشى تصيدهم وتشناً أن تصيدا تَصَيَّدُ عَورَةَ الفِتيان حَتَّـــى أُسيلاً خَدَّها صَلتاً وَجيدا فَقَد صادَت فُؤادَكَ يَومَ أَبدَت تُزيِّنُ مَعاقِدَ اللَّبّاتِ مِنهــــا شُنوفاً في القَلائدِ وَالفَريدا(٣)

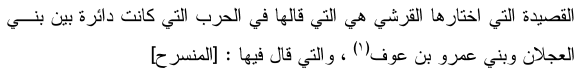
إذ اختار القرشي في المرتبة الرابعة الشاعر مالك بن عجلان(٤) ، في الطبقة الرابعة من خلال التفاضل النقدي في الجمهرة ، إذ لم أجد أي رأي نقدي في كتب الأدب والنقد القديم ؛ لأنه من الشعراء المغمورين ، وإنما كل ما وجدتــه أن هــذه

<sup>(</sup>١) ينظر: المصدر نفسه: ١٤٩/٤.

<sup>(</sup>٢) ينظر: المصدر نفسه: ٢٤٦/٦.

<sup>(</sup>٣) ديوان عبد الله بن رواحة : ٥٣ .

<sup>(</sup>٤) ينظر ترجمته في : الأعلام : ٥/٢٦ ؛ الجمهرة : ٩١/٢ .



لا يَطْعَمُوا الذي عُقِلَـــوا ما كانَ مِنْهُم بِبَطنِها شَرفُ رَأَىٌ سِوَى ما لدّيَّ أو ضَعُفُوا إلاَّ لقَوم عِقَابُهم صلَــفُ(٢)

إن سُمَيْراً أرى عَشير تَـــه قَدْ حَدِبُوا دُونَه وَقَدْ أَنِفُوا إِنْ يِكُنْ الظُّنُّ صَادِقاً بِبِنِي النَّجَّارِ لَنْ يُسلِمُونا لمَعشر أبَــــداً لَكِنْ مُوالَى قَد بَدا لَهُ ــــمُ وَما يُقالُ الذي يُقَال لَهُ ـــــم

اما في الاختيار الرابع من خلال التفاضل النقدي في الطبقة الرابعة فقد جاء الشاعر قيس بن الخطيم<sup>(٣)</sup> ، فهو من شعراء القرى العربية المبرّزين<sup>(٤)</sup> ، و هـو شاعر الأوس وفتاها ومن أشجع رجالها(٥) ، وجاء في الأغاني إذ قال حسان بن ثابت للخنساء: "أهجى قيس بن الخطيم فقالت: لا أهجو أحداً أبداً حتى أراه"(٦)، وهو شاعر فارس مات وهو كافر $(^{(\vee)})$  ، وكذلك أنه صاحب المنافسات مع حسان بـن ثابت(^).

إذ اختار له القرشي قصيدته المشهورة والتي يقول فيها: [الطويل]

<sup>(</sup>١) ينظر: الأغاني: ٢٠/٣ .

<sup>(</sup>٢) الجمهرة: ١/١٩-٩٢. الشاعر لا ديوان له.

<sup>(</sup>٣) ينظر ترجمته في : الحيوان : ٧٥/٧ ؛ الأغاني : ٣/٣ .

<sup>(</sup>٤) طبقات فحول الشعراء: ٢١٥/١.

<sup>(</sup>٥) ينظر: التذكرة الحمدونية: ٧/٥/٧.

<sup>(</sup>٦) الأغاني: ١١/٣.

<sup>(</sup>٧) ينظر: خزانة الأدب: ٣٢/٧.

 $<sup>(\</sup>Lambda)$  المصدر نفسه :  $\sqrt{\langle \Lambda \rangle}$ 

أتعرف رسما كاطراد المذاهب تَبَدَّت لَنا كَالشَّمس تَحتَ غَمامَـةٍ دِيارَ الَّتِي كادَت وَنَحنُ عَلَى مِنيَّ وَمِثْلُكِ قَد أَصْبَيتُ لَيسنت بِكَنَّةٍ

لَعَمرَةً وَحشاً غَيرَ مَوقِفِ راكِب بَدا حاجبٌ مِنها وَضَنَّت بحاجب تَحُلُّ بنا لَولا نَجاءُ الرَّكائـــب وَعَهدي بها عَذراءُ ذاتَ ذُوائب وَلا جارَةٍ وَلا حَليلَةِ صاحب (١)

وكذلك فضيَّل القرشي في المرتبة الخامسة من الطبقة الرابعة الشاعر أحيحة ابن الجُلاح<sup>(۲)</sup> ، إن كل ما وجدته في كتب الأدب أن هذه القصيدة قالها في وقت أراد أراد أن يغزو بني النجار<sup>(٣)</sup>.

و لأنها قصيدة مشهورة اختارها لتمثل شعر الشاعر والتي يقول فيها: [الو افر]

> صَحَوتُ عَلَى الصِيبا وَالدَهرُ غولُ وَلُو أَنَّى أَشَاءُ نَعِمتُ حــــالاً وَلاعَبني على الأنماطِ لُعـــس " فَهَل مِن كاهِـــن أو ذي إلَهِ

وَنَفُسُ المَرعِ آونَةٌ قَتـولُ وَبِاكَرَني صَبوحٌ أَو نَشيلُ عَلَى أَفُواهِ هِنَّ الزَنْجَبِيلُ فأقلل بعد ذلك أو أنيـــلُ إذا ما حانَ مِن رَبِّ أُفولُ (٤)

واختار القرشى في المرتبة السادسة من الطبقة الرابعة الشاعر أبي قيس بن الأسلت الأنصاري(٥) ، إذ قال هذه القصيدة في الحرب التي دارت بينهم وبين

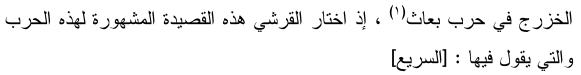
<sup>(</sup>١) ديوان قيس بن الخطيم ، تح: د. ناصر الدين الأسد ، دار صادر ، بيروت - لبنان ، ۱۹۲۷ م: ۲۷ - ۸۰

<sup>(</sup>٢) ينظر ترجمته في: الحيوان: ٧/٧٧ ؛ الأغاني: ٣٦/١٥ ؛ الجمهرة: ٩٨/٢ .

<sup>(</sup>٣) ينظر : القصة موجودة في : الأغاني : ٥ / / ٤٨ .

<sup>(</sup>٤) ينظر : الجمهرة : ١٩٨٦-٩٩ ؛ والشاعر لا ديوان له .

<sup>(</sup>٥) ينظر ترجمته في: الأغاني: ١٢١/١٧.



مَهلاً فَقَد أَبلَغت إسماعي قالت ولم تقصد لقيل الخنا وَالحَربُ غولٌ ذاتُ أوجاع أَنكَرتِهِ حينَ تَوَسَّمَتِـــهِ مَن يَذُق الحَربَ يَجِد طَعمَها مُرّاً وتَحبسهُ بجَعجاع أُطعَمُ غُمضاً غَيرَ تَهجاع قَد حَصَّتِ البَيضَةُ رَأْسي فَما كُلُّ اِمرى في شَأْتِهِ ساع(٢) أُسعى عَلَى جُلِّ بَنِي مالكٍ

وفي الاختيار الأخير لهذه الطبقة جاء الشاعر عمرو بن امرئ القيس<sup>(٣)</sup> ، إذ لم أجد أي رأي نقدي له في كتب الأدب والنقد ؛ لأنه من الشعراء المغمورين . فضلاً عن أن القرشي لم يقدم أي تفسير وتعليل لاختياره في هذه الطبقة ، معتمـــداً على ذوقه الشخصى في اختيار الشعراء وطبقاتهم وتفضيلهم على غيرهم ، إذ اختار قصيدته التي يقول فيها: [المنسرح]

> يا مالُ وَالسَيِّدُ المُعَمَّمُ قَصد خالَفتَ في الرَأي كُلَّ ذي فَخَر لا يَرفَعُ العَبدُ فَوقَ سُنتِّــــهِ إِنَّ بُحَيراً عَبدٌ لغَيركُ مَا أوتيتُ فيهِ الوَفاءَ مُعتَرفًا

يُبطِرُهُ بَعضُ رَأَيهِ السَسرفُ وَالحَقُّ يا مالُ غَيرُ ما تَصِفُ وَالْحَقّ يوفى به ويُعتَـرفُ يا مالُ وَالحَقّ عِندَهُ فَقِف وا بالحَقِّ فيهِ لَكُم فَلا تَكِف والنَّا

<sup>(</sup>١) ينظر: القصة موجودة في: الأغاني: ١٢٢/١٧.

<sup>(</sup>٢) ديوان أبي قيس صيفي بن الأسلت ، تح: د. حسن محمد باجودة ، دار التراث ، مصر -القاهرة ، ١٩٨٣م : ٧٨ .

<sup>(</sup>٣) ينظر : خزانة الأدب : ٢٥٩/٤ .

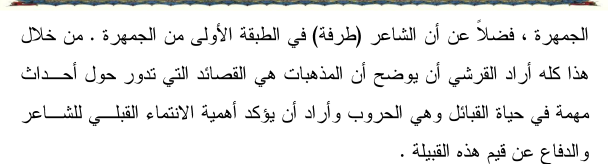
<sup>(</sup>٤) الجمهرة: ٢/١٠٥/١-١٠١ ، والشاعر لا ديوان له .

لاشك أن جميع شعراء الطبقة الرابعة ينتمون إلى قبيلتي الأوس والخررج دون غيرها من القبائل ، إذ أراد القرشي أن يبين أن الشعر يكثر في الحروب ويقل وقت السلم بين القبائل ، إذ يقول ابن سلام : "وبالطائف شعر وليس بالكثير وإنما كان يكثر الشعر بالحروب التي تكون بين الأحياء نحو حرب الأوس والخـزرج أو قوم يغيرون ويغار عليهم والذي قلل شعر قريش أنه لم يكن بينهم ثائرة ولم يحاربوا، وذلك الذي قلل شعر عمان وأهل الطائف"<sup>(١)</sup> ، أراد القرشي أن يثبت مكانة شــعراء المدينة لاسيما شعراء قرى المدينة ومكانتهم العالية بين شعراء المدن الأخرى. فضلاً عن أن القرشي أراد ان يجمع هؤلاء الشعراء ورتبهم في طبقة واحدة وفق مقدرتهم الشعرية وانتمائهم إلى المدينة وقراها التي ينتمون إليها ؛ لأن الشــعر فــي ذلك الزمن ، إنما هو شعر فخر وقتال وغارات وحروب ، ويشتد في أوقات الخصومات العتيقة بين القبائل ، ولجودة هذه القصائد وأهميتها فإنها كتبت بماء الذهب . ومع ذلك أن القرشي لم يقدم أي تفسير لسبب اختياره هاتين القبيلتين وشعرائها دون غيرها من القبائل التي كان يكثر فيها الشعر أيضاً كقبيلة قيس فقد كانت كثيرة الحروب أيضا ، فكانت تغير ويغار عليها فنما الشعر وازدهر فيها وكان شعراؤها ينشدون القصائد والأناشيد الحماسية وفيها شعراء كثر مثل (المرقش الأكبر، والمرقش الأصغر ، والمتلمس ، وطرفة ، والمسيب بن علس) ، وغيرهم من الشعراء<sup>(٢)</sup>.

ورأى الباحث في ذلك أن القرشي خص هذه الطبقة لشعراء الأوس والخزرج دون غيرهم ؛ لأن جميع شعراء القبائل هي موجودة في طبقات القرشي ، وابتعد عن القبائل الأخرى وذلك لعدم تكرار اسماء الشعراء فـــى الطبقـــات الشـــعرية ، إذ ان الشاعر (المسيب بن علس والمرقش الأصغر والمتلمس) هم في الطبقة الثانية من

<sup>(</sup>١) طبقات فحول الشعراء: ٢٥٩/١.

<sup>(</sup>٢) ينظر : تاريخ الأدب العربي ، العصر الجاهلي ، د. شوقي ضيف : ٣٣٥ .



#### البحث الخامس

### الطبقة الخامسة : المُرَاثي

جاء في لسان العرب: رثى فلان فلاناً يرثيه رثياً ومرثية ، إذا بكاه بعد موته، قال: فإن مدحه بعد موته قيل رثاه يُرثيه ترثية ، ورثيت الميت: مدحته بعد الموت وبكيته ، وعددت محاسنه (۱) .

وجاء في معجم المصطلحات: رثى الميت يرثيه رثياً ، ورثاء ورثا به ، ومرثاة ، ومرثية ورثاه وترثاه: بكاه وعدد محاسنه ، ومن معانيه: الترحم على الميت والترفق له وبكاؤه ومدحه ونظم الشعر فيه ، والمرأة الرثّاءة: الكثيرة الرثاء لبعلها أو لغيره ممن يكرم عندها (٢).

إن الرثاء من الموضوعات البارزة في الشعر العربي وهو أحد أنماط الشعر الوجدانية ، إذ طالما بكى شعراؤنا من رحلوا عن دنياهم وسبقوهم إلى الدار الآخرة، وهو بكاء يتعمق في القدم منذ وجد الإنسان ، كما ان لكل أمــة مراثيها ، والأمــة العربية من الأمم التي تحتفظ بتراث ضخم من المراثي<sup>(٦)</sup> ، وكان الشعراء أشد الناس انفعالاً وتأثراً ، وطالما انهم لا يختلفون عن غيرهم لمصيبة الموت الذي يأخذ عنهم بعض الأعزاء ، فأنهم وقفوا كثيراً أمام المأساة الإنسانية ورثوا أحباءَهم وأقــاربهم وأوطانهم وقبائلهم وكل من كانوا يُعنون بأمره (٤) .

<sup>(</sup>١) لسان العرب: ٢٠٩/١٤.

<sup>(</sup>٢) معجم المصطلحات والألفاظ الفقهية ، د. محمود عبد الرحمن عبد المنعم ، دار الفضيلة ، مصر ، (د.ت) : ١٢٥/٢ .

<sup>(</sup>٣) الرثاء ، د. شوقى ضيف ، دار المعارف ، مصر - القاهرة ، ط٤ ، ٩٥٥م : ٥ .

<sup>(</sup>٤) ينظر : الرثاء في الشعر العربي ، سراج الدين محمد ، دار الراتب الجامعية ، بيروت - لبنان ، (د.ت) : ٥ .

إن أصناف الشعر أربعة: المديح، والهجاء، والحكمة، واللهو، ثم يتفرع من كل صنف فنون أخرى ، فيكون من المديح المراثى والافتخار والشكر ، ويكون من الهجاء الذم والعتاب ، ويكون من الحكمة الأمثال والزهد والمواعظ ، ويكون من اللهو الغزل والطرد وصفة الخمر ، وقال قوم : الشعر كله نوعان مدح وهجاء فإلى المدح يرجع الرثاء<sup>(١)</sup> .

وقيل أيضاً الشعر كله في ثلاث لفظات ، وليس كل إنسان يحسن تأليفها : فإذا مدحت قلت أنت ، وإذا هجوت قلت لست ، وإذا رثيت قلت كنت(7) ، وقال بعض النقاد أصغر أنواع الشعر الرثاء ؛ لأنه لا يعمل رغبة ولا رهبة (٣) .

إن أشهر من بكت واستبكت في الجاهلية وأقدمهنَّ الخنساء ، إذ قُتِل أخوها معاوية في بعض غاراته ، فعقدت عليه مأتماً ضخماً من النواح وأثار ذلك أخاها صخراً ، فثأر له ولكنه جرح جرحاً بليغاً أدى إلى وفاته ، فعادت إلى نواحها بأشد مما صنعت على أخيها معاوية ، وكأنما سعر صخر اللها ، واشتعل صدرها بشعلة من الحزن والأسى لا تهدأ بعدها ، ولحقت الإسلام وأسلمت ومع ذلك ظلت هذه الذكرى عالقة في قلبها ونفسها لشدة ألمها على صخر (٤) ، وفيه تقول: [البسيط]

ما هاجَ حَزْنَكِ أَم بالعَين عُــوّارُ أَم ذَرَّفَت أَمْ خَلَتْ مِنْ أَهْلَهَا الدَّارُ كَأَنَّ عَينى لذِكراهُ إذا خَطَسرَت فَيضٌ يَسيلُ عَلى الخَدَّين مِدرالُ تُبكى لصَخر هي العَبري وقَدْ وَلَهَتْ تَبكى خُناسٌ فما تَنفَكُ ما عَمَ رَت

وَدونَهُ مِن جَديدِ التَّربِ أستــارُ لَها عَلَيْهِ رَنينٌ وَهِيَ مِفتالُ (٥)

<sup>(</sup>١) ينظر: العمدة: ١٢١/١.

<sup>(</sup>٢) ينظر: المصدر نفسه: ١٢٣/١.

<sup>(</sup>٣) ينظر: المصدر نفسه: ١٢٣/١.

<sup>(</sup>٤) ينظر: الرثاء: ١٤.

<sup>(</sup>٥) ديوان الخنساء: ٣٧٨-٣٧٩.

إن القرشي اختار لهذه الطبقة (المراثي) سبعة شعراء تدور قصائدهم حـول الرثاء ، وقد تقدمهم في اختياره التفاضلي بين الشعراء الشاعر أبو ذؤيب الهذلي (۱) ، إذ اختار له قصيدته التي رثى فيها بنيه الخمسة عندما فقدهم في مرض الطاعون في مصر وقدم فيها صورة رائعة لقضاء الله والتسليم له ، إذ يبكيهم بكاءً مراً حزيناً ، مظهراً أسفه البالغ على فقدهم ، ويذكر حمايته لهم ودفاعه عنهم ، لكنه لم يجد شيئاً أمام مناياهم التي حمت وهي من مشهورات المراثي وجيادها(۲) ، إذ يقول فيها: [الكامل]

أَمِنَ المَنُونِ وَريبِها تَتَوَجَّعُ قَالَت أُمَيمَةُ مَا لِجِسمِكَ شَاحِباً قَالَت أُميمَةُ مَا لِجِسمِكَ شَاحِباً أَما لَجنبكِ لا يُلائِمُ مَضجَعاً فَأَجَبتُها أَن ما لِجِسمِيَ أَنَّعَهُ فَأَجَبتُها أَن ما لِجِسمِيَ أَنَّعَهُ أَودى بَنِيَّ وأَعقبوني غُصّةٌ أُودى بَنِيَّ وأَعقبوني غُصّةٌ

وَالدَهرُ لَيسَ بِمُعتِبٍ مِن يَجزَعُ مُنذُ البِتَذَلتَ وَمِثِلُ مالكَ يَنفَعُ الْإِلاَ أَقَضَّ عَلَيكَ ذَاكَ الْمَضجَعُ أُودى بَنِيَّ مِنَ البِلادِ فَوَدَّعِوا أَودى بَنِيَّ مِنَ البِلادِ فَوَدَّعِوا بَعدَ الرُقادِ وَعَبرَةً لا تُقلِعِعُ

وهي أبيات رائعة في التعبير عن التوجع والتحسر على فقدهم ، وقد صور الشاعر ان الموت يأخذهم واحد بعد واحد ، ولم يستطع ان يعمل شيئاً أمام هذا التحدي وعجز الإنسان وضعفه أمام الموت .

واختار القرشي الشاعر محمد بن كعب الغنوي (٤) ، في المرتبة الثانية من الطبقة الخامسة ، إذ سئل الأصمعي عن كعب بن سعد الغنوي ، فقالوا له : هل هو

<sup>(</sup>١) ينظر ترجمته في : الشعر والشعراء : ٢٣٩/٢ ؛ الجمهرة : ١٠٩/٢ .

<sup>(</sup>٢) ينظر: شعر الفتوح الإسلامية في صدر الإسلام، د. النعمان عبد المتعال القاضي، مكتبة الثقافة الدينية، ط١، ٢٢٨.

<sup>(</sup>٣) ديوان الهذليين : ١/١-٢ .

<sup>(</sup>٤) ورد في كتب التراجم والأدب "كعب بن سعد الغنوي" وليس محمد بن كعب. ينظر: ترجمته في: الحيوان: ٤٧٦/٧؛ شعراء النصرانية: ٥/٤٦/٠؛ الجمهرة: ١٧٧/٢.

من الفحول ، فقال : ليس من الفحول إلا في مرثيته ، فإنه ليس في الدنيا مثلها ،

قالوا : وكان يُقال له كعب الأمثال<sup>(١)</sup> ، إذ اختار له قصيدته التي رثـــي أخــاه أبــا المغوار ، والتي يقول فيها: [الطويل] وَكُلُّ اِمرِئ بَعدَ الشَبابِ يَشيبُ تَقُولُ إبنَةَ العَبسيِّ قَد شببتَ بَعدَنا وَمَا القَولُ إِلَّا مُخطِئٌ وَمُصيبُ وَما الشّيبُ إلا غائبٌ كانَ جائيـاً كَأَنَّكَ يَحميكَ الشَّرابَ طَبيبُ تَقولُ سُلَيمي ما لَجسمِكَ شاحباً

وَللدَهر في الصممِّ الصبِلاب نصيبُ فَشْيَبْنَ رَأْسى وَالخُطوبُ تُشْيبُنُ رَأْسى وَالخُطوبُ تُشْيبُنُ

أما في الاختيار الثالث فقد اختار الشاعر أعشى باهله(٣) ، من خلال التفاضل النقدي داخل الطبقة الواحدة . إذ اختار قصيدته المشهورة في رئاء أخيه لأمه المنتشر بن وهب الباهلي عندما قتله بنو نفيل بن عمرو بن كلاب<sup>(٤)</sup> ، وهـــي مـــن القصائد التي تفضلها العرب على غيرها من قصائد المراثي<sup>(٥)</sup> ، ولهذا اختارها القرشي وقدمها على غيرها لذوقه الشخصى والتي يقول فيها: [البسيط]

إنَّى أَتَتنى لسانٌ مَا أُسَرُّ بهـــا من عُلوَ لا عَجَبٌ فِيهَا ولا سَخَرُ جَاءَتْ مُرَجِّمَةً قَدْ كُنْتُ أَحْدُرُها لو كانَ يَنْفَعْنَى الإشْفَاقُ والحَذَرُ حتى أَتَتْنَا وَكَانَتْ دُونَنَا مُضَـــرُ تَأْتِي على النَّاسِ لا تُلوي على أَحَدٍ

فَقُلتُ وَلَم أَعَىَ الجَوابَ وَلَم أَبُح

تَتابُعُ أحداثٍ يُجَرِّعنَ إخوَتـــى

<sup>(</sup>١) ينظر: فحولة الشعراء: ١٤.

<sup>(</sup>٢) شعراء النصرانية: ٥/٢٤٦ ؛ الشاعر لا ديوان له .

<sup>(</sup>٣) ينظر ترجمته في: الحيوان: ٧/٤٣٩ ؛ الجمهرة: ١٢٤/٢.

<sup>(</sup>٤) الكامل في اللغة والأدب ، المبرّد (ت٢٨٥هـ): ٤/٤ .

<sup>(</sup>٥) المصدر نفسه: ٤/٤٥؛ وكذلك ينظر: مختارات شعراء العرب، لابن الشجري، تح: محمود حسن ، مطبعة الاعتماد ، مصر ، ط١ ، ١٣٤٤هـ - ١٩٢٥م : ٨/١ .

حتى أتتنا بها الأنباء والخبر وَلَسْتُ أَدْفَعُ ما يَأْتِي بهِ القدررُ(١)

إذا يُعَادُ لها بِكْرٌ أُكَذِّبُ فَبتُّ مُكْتَئباً حَيْرَانَ أَنْدُبُــــهُ

كما جاء في الاختيار الرابع من خلال التفاضل النقدي داخل الطبقة الواحدة الشاعر ذو جدن الحميري $(^{(Y)})$ ، إذ لم أجد أي رأي نقدي في كتب الأدب والنقد يخص مكانة الشاعر ؟ لأنه من الشعراء المغمورين ، وكذلك القرشي لم يبين سبب اختياره للشاعر ، وقد يكون سبب اختياره لاعتماده على ذوقه الشخصى ولأهمية المراثي عنده ، ولأن العرب كانت تقدم المراثى وتفضلها ، وترى قائلها بها فوق كل مؤبن ، وكأنهم يرون ما بعدها من المراثي منها أخذت وفي كنفها تصـــلح<sup>(٣)</sup> ، ومـــن هـــذه المراثى قصيدة ذو جدن والتي يقول فيها: [السريع]

> لكُل جَنْب ما اجْتَنَى مُضْطَجَعْ والمَوْتُ لا يَنْفَعُ مِنْهُ الجَزَعْ لَيْسَ لَها مِنْ يَومِها مُرتَجَعْ إذا حَميمٌ عَنْ حَميم دَفَعِ لُوْ كَانَ حَّىٌّ مُفْلِتاً حَيْثَ لَهُ لَا الصَّدَعُ الْجَبَالِ الصَّدَعُ كانَ مَهيباً جائزاً ما صنَّع (٤)

والنَّفْسُ لا يَحْزُنكَ إتلافُها والمَوْتُ ما لَيْسَ لَهُ دَافِعٌ أو مَا لكَ الأقوال ذو فائش

وقد انتخب القرشي في المرتبة الخامسة من الطبقة الخامسة الشاعر أبو زبيد الطائى(1) ، إذ جعله ابن سلام من شعراء الطبقة الخامسة(1) . له قصيدة يرثى بها

<sup>(</sup>١) الأصمعيات: ٨٩-٩٢ ؛ الشاعر لا ديوان له.

<sup>(</sup>٢) ورد أسمه في كتب الطبقات والتراجم (علس ذو جدن الحميري) وليس (علقمة ذو جدن) وفي بعض الكتب ورد (ذو دجن) بتقديم الدال. ينظر ترجمته في : العقد الفريد : ٣٢١/٣ ؟ صبح الأعشى: ٥/٣٠؛ الجمهرة: ١٢٨/٢.

<sup>(</sup>٣) الكامل : ٤/٤ .

<sup>(</sup>٤) الجمهرة: ٢٨/٢-١٢٩ ؛ والشاعر لا ديوان له .

الإمام علي بن أبي طالب على بأبيات يلمس منها هول الفاجعة التي أصابت المسلمين لموته ، إذ يقول فيها: [البسيط]

إِنَّ الكِرامَ عَلَى ما كانَ مِن خُلُق رَهِطُ اِمرِئٍ خارَهُ لِلدينِ مُختارُ طَبُّ بَصيرٌ بأضغان الرجال وَلَم يُعدَل بحبر رسول الله أحبارُ (٣)

فضلاً عن إن الخليفة عمر بن الخطاب الله كان يقربه إليه على الرغم من انه كان شاعراً نصرانياً ومات على دينه لحسن شعره (٤) .

اختار القرشي مرثبته التي يعدها من أجود مرثباته التي رثى بها (اللجلاح) يقول فيها: [الخفيف]

إِنَّ طُولَ الْحَياةِ غَيرُ سُعُ وِدِ عُلَّلَ الْمَرَءُ بِالرَجاءِ وَيُضحى كُلَّ يَومٍ تَرميهِ مِنَّا بِسه مِن حَميمٍ يُنسي الحَياءَ جَليدَ القَومِ كُلُّ مَيِّتٍ قَد إِغَتَفَرتُ فَ لا أَجزع

وَضَلَالٌ تَأْمِيلُ طُولِ الخُلُودِ غَرَضاً لِلْمَنُونِ نَصبَ الْعُودِ فَمُصيبٌ أَوصافَ غَيرَ بَعيدِ حَتّى تَراهُ كَالْمَبلِ وَلِا مَولِ وَلا مَولِ وَلا مَولِ وَدِ (٥)

إن القرشي انتقى في المرتبة السادسة في الطبقة الخامسة من الجمهرة من خلال التفاضل النقدي الشاعر متمم بن نويرة (١) ، إذ جعله ابن سلم في الطبقة الحادية عشرة وهي طبقة أصحاب المراثي (٢) .

<sup>(</sup>١) ينظر : طبقات فحول الشعراء : ٥٩٣/٢ ؛ الشعر والشعراء : ٢٩٢/١ .

<sup>(</sup>٢) طبقات فحول الشعراء: ٥٩٣/٢.

<sup>(</sup>٣) الكامل : ٣/ ١٤٩ ؛ شعراء إسلاميون : ٦١٦ - ٦١٦ .

<sup>(</sup>٤) الأغاني: ١٥١/١٢.

<sup>(</sup>٥) شعراء إسلاميون: ٥٩٢-٥٩٣.

جاء في تاريخ الطبري أن مالك بن نويرة بعثه الرسول ﷺ على صدقة بنيي يربوع ، وكان قد أسلم هو وأخوه متمم بن نويرة ، فأما مالك فقتله خالد بن الوليد وقد اختلف كثير من الصحابة وغيرهم فيه: هل قتل مرتداً أو مسلماً. وأما متمم بن نويرة فلم يختلفوا في إسلامه ، إذ كان شاعراً محسناً لم يقل أحد مثل شعره في المراثى و Vسيما قصيدته المشهورة التي رثى أخاه مالكاً عندما قتل $V^{(7)}$ .

إن القرشى اختار هذه القصيدة المشهورة من مجموع قصائده والتي رثى بها أخاه مالكاً عندما قتل يقول فيها: [الطويل]

لعمري وما دهري بتأبين مالك ولا جَزعاً مما أصابَ فأوجع للعمر لقد غيب المنهالُ تحت ردائــــهِ فتى غيرَ مبطان العشياتِ أروعَـــا إذا القشعُ من برد الشتاء تقعقعَ ولا برما تهدى النساء لعرسه لبيباً أعانَ اللُّبَّ مِنهُ سَمَاحَـــةٌ خصيباً إذا ما راكبُ الجدب أوضعَا اذا لم تَجد عند امرىء السوّع مطمعًا(٤) تغرَّ كنصل السَّيفِ يهتزُ للندى

وفي المرتبة الأخيرة من الطبقة الخامسة اختار القرشي من خلال التفاضل النقدي داخل الطبقة الواحدة الشاعر مالك بن الرَّيْب<sup>(١)</sup> ، إذ كان شاعراً فاتكاً لصَّاً ونشأ في بادية بني تميم بالبصرة وهو من شعراء الإسلام (٢).

<sup>(</sup>١) ينظر ترجمته في : طبقات فحول الشعراء : ٢٠٣/١ ؛ معجم الشعراء : ٤٦٦ ؛ الجمهرة : . 1 4 4 / 7

<sup>(</sup>٢) طبقات فحول الشعراء: ٢٠٣/١.

<sup>(</sup>٣) تاريخ الرسل والملوك ، الطبري (ت٣١٠هـ) ، دار التراث ، بيروت ، ط٢ ، ١٣٨٧هـ : ٣/٢٧٩ ؛ أسد الغابة ، لابن الأثير (ت٦٣٠هـــ) ، دار الفكــر ، بيــروت ، ١٤٠٩هـــــ ١٩٨٩ه : ٥٤/٥ .

<sup>(</sup>٤) مالك ومتمم أبناء نويرة ، د. ابتسام مرهون الصفار ، مطبعة الإرشاد ، بغـداد ، ١٩٦٨ م : . 1 . 1 - 1 - 7

إذ جاء في المصادر على انه كان من أجمل العرب جمالا ، وأبينهم بيانا ، وأحسنهم ثياباً ، فلما رآه سعيد أعجبه وقال له ويحك تفسد نفسك بقطع الطريق $^{(7)}$  ، كما جاء في الأغاني إذ نقل أبو الفرج الأصفهاني عن أبي عبيدة إذ يقول: أن مالك بن الريب قال في هذه القصيدة ثلاث عشرة بيتاً يرثى فيها نفسه عندما جاءته المنية وباقي الأبيات الأخرى ليس له وإنما منحوله فيها اختلاط مع شعر شعراء آخرين<sup>(؛)</sup>.

ومن الطبيعي أن تكون هذه القصيدة الرائعة من اختيار القرشي لكي تمثل ا شعر الشاعر ، إذ انها قصيدة في غاية الروعة وانموذجاً في الإبداع ؛ لأن الموضوع فيها يخص الشاعر نفسه ، وهو يصور نهاية حياته ، وقد اتخذها القرشي في الجمهرة وجعلها من عيون الشعر العربي يقول فيها: [الطويل]

أَلا لَيتَ شبعري هَل أَبيتَنَّ لَيلَ ـــة بجنب الغَضى أزجي القَلاصَ النواجيا ا فُلَيتَ الغَضِ لَم يَقطُع الركبُ عَرضَا وَلَيتَ الغَضي ماشي الرِّكابَ لَياليَا لَقَد كانَ في أَهل الغَضا لَو دنا الغَضا مزارٌ ولَكِنَّ الغَضا لَيسَ دانيا فيا زيد عللني بمن يسكن الغضي وإن لم يكن يا زيد إلا أمانيي أحبُّ الغضى والدِّمثَ حُبًّا كأنَّم إِزا الغضى والدِّمثْ أهلي وَمَاليَا (٥)

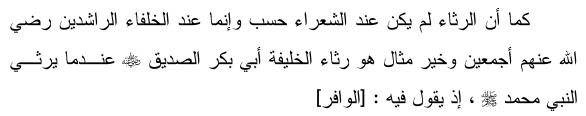
<sup>(</sup>١) ينظر ترجمته فـــي: الشــعر والشــعراء: ١/١٤٦؛ الأغــاني: ٢٨٨/٢٢؛ الجمهـرة: .1 2 7/7

<sup>(</sup>٢) ينظر: الأغاني: ٢٨٨/٢٢.

<sup>(</sup>٣) ينظر : المصدر نفسه : ٢٨٨/٢٢ .

<sup>(</sup>٤) ينظر: المصدر نفسه: ٢٨٧/٢٢.

<sup>(</sup>٥) ديوان مالك بن الريب ، تح : د. نوري حمودي القيسي ، مستل من مجلة معهد المخطوطات العربية ، مجلد ١٥ ، ج١ ، (د.ت) : ٨٨ . والبيتين الأخيرين لـم يـردا فـي القصيدة ، فلا أعلم من أين جاء بهما القرشى .



فُجعنا بالنّبيِّ وكانَ فينا إمامَ كرامَةٍ نِعمَ الإمامُ المُ وَكَانَ قِوامَنَا وَالرَأْسَ فينا فَنَحنُ اليَومَ لَيسَ لَنا قِوامُ نَموجُ وَنَشْتَكى ما قَد لَقينا وَيَشْكو فَقدَهُ البِلَدُ الحَرامُ(١)

إن جميع هذه القصائد تمتاز بالطول ورثاء المقربين من الشعراء ، إلا قصيدة مالك بن الريب فإنه يرثى بها نفسه ، فضلاً عن أن القرشى ركز على غرض الرثاء دون غيره من الأغراض الشعرية الأخرى.

إن الشعر في المراثي إنما يقال على الوفاء ، فيقضى الشاعر بقوله حقوقا مضت ، أو على السجية ، إذا كان الشاعر فُجع ببعض أهله ، أما أن يقال شعر الرثاء على رغبة الشاعر فهذا غير موجود ؛ لأن العرب التزموا في ذلك مذهباً واحدا ، وأن ما يذكر يدل على أن الميت قد مات فيجمعون بين التفجع والحسرة و الأسف و التلهف و الاستعظام ومن ثم يذكرون صفات المرثى مبللة بالدمو $a^{(7)}$ .

إن شعر الرثاء يتعلق بالأخلاق عند العرب ، لأن العرب كانوا لا يرثون قتلى الحروب ؛ لأنهم ما خرجوا إلا ليُقتلوا ، ولكن الرثاء لمن يموت حتف أنفه مظلومًا أو يقتل في غير حرب ، وكانت العرب تقدم بعض المراثي وشعرائها ويعدونها من عيون المراثي<sup>(٣)</sup>.

وخلاصة القول إن القرشي ركز على شعر الرثاء ، إذ إن معيار الجودة الشعرية وموقف القرشى منه هو تفوق الشاعر في غرض شعري دون غيره من

<sup>(</sup>١) ديوان أبي بكر الصديق ﴿ ١٦١ .

<sup>(</sup>٢) ينظر: تاريخ آداب العرب، مصطفى الرفاعى: ٧٢/٣.

<sup>(</sup>٣) ينظر: تاريخ آداب العرب، مصطفى الرفاعى: ٧٢/٣.

الأغراض الأخرى وهذا ما سبقه به ابن سلام ، وأن هذه القصائد التي اختار القرشي عدها من عيون الشعر العربي ؛ لأنها تصدر عن شعراء يمتلكون عواطف خاصة ، أي التفوق في هذا الموضوع الشعري وهو الرثاء ، وكان اختياره على هذا الأساس. ورأي الباحث ان المعيار النقدي الآخر هو المعيار الأخلاقي ؛ لأن شعر الرثاء يتعلق بالأخلاق عند العرب ، وهذا المعيار الأخلاقي ينسجم مع رغبات القرشي ، فضلاً عن أن الجانب الأخلاقي له بصمات واضحة في كتاب الجمهرة ، وهي من جُلُّ اهتمامه بها .

#### البحث السادس

### الطبقة السادسة : المُشُوبات

المشوبات لغة : وهي من الشَّوبُ : الخَلْطُ ، شابَ الشيءَ شَوباً : خَلَطَ ه . وشُبْتُه أَشُوبُة : خَلَطْتُه ، فَهوَ مَشوبٌ (١) .

اما في الاصطلاح فقد عرفها القرشي بقوله: هي سبع قصائد لمخضرمين عاش أصحابها في الجاهلية والإسلام اللائي شابهن الكفر والإسلام أله وهي القصائد ذات المعاني المختلطة (٦) ، إذ تقدمهم في اختياره الشاعر النابغة الجعدي وكان من العلماء يقولون في شعره: "خمار بواف، ومطرف بألاف يريدون أن في شعره تفاوتاً، فبعضه جدّ مبرز ، وبعضه رديء ساقط" (٥) .

ان النابغة هو أول من أنكر الخمر والسكر في الجاهلية ، وفكر بالعقل ، وهجر الأزلام وعبادة الأوثان وقال في الجاهلية كلمته التي يقول فيها: [المنسرح]

# الحَمدُ للَّهِ لاَ شَرِيكَ لَهُ مَن لَم يَقُلها فَنَفسنَهُ ظَلَما (٢)

وقدم أبو ليلى النابغة الجعدي على رسول الله في فأنشده شعره الذي يقول فيه: [الطويل]

بِلَغنا السَمَاءَ مَجدَنا وَجُدُودَنَا وَجُدُودَنَا وَإِنَّا لَنَرجُو فَوقَ ذَلِكَ مَظهَرا وَلا خيرَ فِي حِلْمٍ إِذَا لَم تَكُن لَهُ بَوَادِرُ تَحمي صَفْوَهُ أَن يُكَدَّرا

<sup>(</sup>١) لسان العرب، مادة (شوب): ١/٥١٠.

<sup>(</sup>٢) الجمهرة ١/٩٠.

<sup>(</sup>٣) شعراء النصرانية: ١٥٤/٨-١٥٥١.

<sup>(</sup>٤) ينظر ترجمته في : الحيوان : ٢٨٢/٧ ؛ الشعر والشعراء : ٢٨٠/١ ؛ الجمهرة : ١٥١/٢ .

<sup>(</sup>٥) الشعر والشعراء: ٨٢/١.

<sup>(</sup>٦) الأغاني: ١٣/٥؛ ديوان النابغة الجعدي: ١٤٧.

وَلا خَيرَ فِي جَهل إِذَا لَم يَكُن لَهُ حَلِيمٌ إِذَا ما أُورَدَ الأَمرَ أَصدَرا(١)

لا شك ان شعره يدل على إسلامه وهذا واضح من دعوة النبي ﷺ له بقوله: "أجدت لا يفضض الله فاك"(٢) وعاش النابغة بدعوة النبي ﷺ عمراً طويلاً . إذ اختار له القرشي قصيدته التي شابها الإسلام التي يقول فيها: [الطويل]

خَلِيلَىَّ عُوجا ساعَةً وتَهَجَّرا ولُوما على ما أَحدَثَ الدَهرُ أَو ذَرا فخفًا لروعات الحوادث أو قيرا فَلا تَجزعا مِمّا قَضى اللّهُ وإصبرا قَلِيلٌ إذا ما الشيءُ ولِّي وأَدبَ سرا تُغيِّرُ شَيئاً غيرَ ما كانَ قُــدِرًا(٣)

وَلا تَجزَعا إنَّ الحَيَاةَ قصيرةً وَإِن جاءَ أَمرٌ لا تُطِيقان دَفعَهُ أَلَم تَرَيا أَنَّ المَلاَمَةَ نَفعُهـا تَهِيجُ البُكاءَ وَالنّدامَةَ ثَـمَّ لا

اما القصيدة التى اختارها القرشي في التسلسل الثاني في الجمهرة فهي قصيدة كعب بن زهير $^{(i)}$  ، إذ عده ابن سلام من شعراء الطبقة الثانية $^{(\circ)}$  . كما ذكر صاحب صاحب الخزانة كان كعب بن زهير شاعراً مجوداً كثير الشعر مقدماً في طبقته هو

<sup>(</sup>١) العقد الفريد : ١٢٥/٦ ؛ ديوان النابغة : ٨٥ ؛ والبيت الأول تكرر في قصيدتين للنابغة فـــي ديوانه . ينظر : الديوان : ٧١ و ٨٥ .

<sup>(</sup>٢) العقد الفريد: ١٣٩/٢؛ الأغاني: ١٣/٥؛ الفوائد، أبو القاسم الرازي الدمشقي (ت٤١٤هـ) ، تح: حمدي عبد الحميد السلفي ، مكتبة الرشيد ، الرياض ، ١٤١٢هـ : ١٨٦/٢ ، رقم الحديث (١٤٨٤) .

<sup>(</sup>٣) ديوان النابغة الجعدى: ٥٥-٥٥.

<sup>(</sup>٤) ينظر ترجمته في : طبقات فحول الشعراء : ١٠٠/١ ؛ الحيوان : ٧٥/٧ ؛ الجمهرة : . 171/7

<sup>(</sup>٥) طبقات فحول الشعراء: ١٠٠/١.

وأخوه بجير ، وكعب أشعرهما ، وأبوهما زهير يتقدمهما (١) ، فضلاً عـن أن مـن أشعر شعراء هذا العصر هم كعب بن زهير ، والخنساء ، والحطيئة ، وحسان بن ثابت ، والنابغة ، لأن مدرسة القرآن الكريم زادتهم فصاحة وبلاغة ، وكذلك خلصت عربيتهم واستقامت ألسنتهم ولم يمتد إليهم اللحن ، حتى فضلهم بعض الرواة على سابقيهم من الجاهليين (٢) . وذكر صاحب الجمهرة عندما بعث الله النبي ﷺ آمن به بجير بن زهير وأقام كعب على الكفر والتشبيب بنساء المسلمين وهجاء الرسول ﷺ، فقد أهدر دمه ﷺ ، فكتب إليه أخوه بجير بن زهير وكان قد أسلم وحسن إسلامه ، يُعلمه أن النبي ﷺ قد قتل بالمدينة كعب بن الأشرف وكان قد شبب بأم الفضل بن العباس ، وأم حكيم بنت عبد المطلب ، فلما بلغه كتاب أخيه ضاقت به الأرض ولم يعلم فيم النجاة ، فأتى الخليفة أبا بكر رضي واستجاره ، فقال : أكره أن أجير على رسول الله ﷺ وقد أهدر دمك ، وذهب إلى الخليفة عمر بن الخطاب ﷺ ، فقال لـــه مثل ذلك ، فجاء إلى الإمام على الله فقال له : أدلك على أمر تنجو به ، قال : وما هو، قال : تصلى مع رسول الله ﷺ ، فاذا انصرف فقم خلفه ، وقل يَدُك يا رسول الله أبايعك ، فإنه سيناولك يده من خلفه ، فخذ يده فاستجره ، فأرجو أن يرحمك ففعل. فلما ناوله رسول الله ﷺ يده استجاره ، وأنشد قصيدة البردة المشهورة التــى اختاره القرشي (٣) ، والتي يقول فيها: [البسيط]

مُتَيَّمٌ إِثْرَها لَم يُقد مَكب ولُ بانت سنعاد فقلبى اليوم متبول إلا أُغُنُّ غُضيضُ الطّرفِ مَكحولَ وَما سُعادُ غداة البَين إذ رَحَلـــوا

<sup>(</sup>١) ينظر: خزانة الأدب: ١٥٣/٩.

<sup>(</sup>٢) ينظر : جواهر الأدب وإنشاء لغة العرب ، أحمد الهاشمي : ١٣٣/٢ .

<sup>(</sup>٣) ينظر: الجمهرة: ٣٧/١-٣٨.

هَيفاءُ مُقبلَةً عَجزاءُ مُدبـــرةً تَجلو عَوارضَ ذي ظُلم إذا اِبتَسمَت شُجَّت بذي شَبَم مِن ماءِ مَحنِيَــةٍ

لا يُشتكى قِصرٌ منها والا طـــولُ كَأَتُّهُ مُنْهَلُ بالراح مَعلـولُ صافٍ بأبطَحَ أضمى وَهُوَ مَشمولُ (١)

وتعد هذه القصيدة هي اعتذار الشاعر كعب بن زهير إلى النبي ﷺ ، وعندما فرغ منها ، قال النبي ﷺ : اذكر الأنصار (٢) .

اما الاختيار الثالث فجاء من نصيب الشاعر القطامي عمير بن شُـييْم (٣) ، إذ قال عنه ابن سلام: انه شاعر فحل رقيق الحواشي وعده من شعراء الطبقة الثانية الإسلاميين ووضعه مع: البعيث ، وكثير بن عبد الرحمن الخزاعي ، وذي الرّمة (٤)، وقد اختار القرشي من شعر القطامي قصيدته اللامية في الجمهرة في الطبقة السادسة (المشوبات) وهي القصيدة ذات المعانى المختلطة (٥) . وهي من أجود شعر القطامي، والتي نظمها كما يقول أبو عمرو بن العلاء: تحرك القطامي لمدح الوليد بن عبد الملك فقيل له انه بخيل لا يعطى الشعراء . وقيل انه قدمها في خلافة عمر بن عبد العزيز فقيل له أن الشعر لا ينفق عند هذا ولا يعطى شيئاً ، فمدح بها عبد الواحد بن سليمان وهو ابن عم الخليفة عبد الملك بن مروان فمدحه بهذه القصيدة اللامية فأعطاه ما يريد ، وهو شاعر نصراني وردت في بعض أبياته من مدح الإسلام والمسلمين فيمكن حمله على المجاملة كما نرى في شعر الأخطل<sup>(٦)</sup>.

إن القرشي اختار هذه القصيدة التي يقول فيها: [البسيط]

<sup>(</sup>۱) دیوان کعب بن زهیر : ۱۰۹.

<sup>(</sup>٢) الجمهرة: ١/٣٨.

<sup>(</sup>٣) ينظر ترجمته في: الحيوان: ٧٤/٧؛ الأغاني: ٢١/٢٤؛ الجمهرة: ١٦٨/٢.

<sup>(</sup>٤) طبقات فحول الشعراء: ٢/٥٣٥.

<sup>(</sup>٥) ينظر: شعراء النصرانية: ١٩٤/٨ - ١٩٥٠.

<sup>(</sup>٦) ينظر: الأغانى: ٢٤/٢٤؛ شعراء النصرانية: ١٩٣/٨.

إنَّا مُحيّوكَ فأسلَم أيُّها الطَّللُ أ إني اهتديتُ لتسليم على دمَـن صافَت تُمَعِّج أَعناقَ السيول به فَهُنّ كالخِلل الموشي ظاهرُهـا كانت منازل مناً قد يحِلُّ بهـا

وإن بَلِيتَ وإن طالت بك الطّيلُ بالغمر غيَّرهُنَّ الأعصُرُ الأولُ من باكر سَبطٍ أو رائح يَبــلُ أو كالكتاب الذي قد مَسنَّهُ البَلَل حتى تغيّر دَهر خائنٌ خَبــلُ(١)

وقد اختار القرشي في المرتبة الرابعة من الطبقة السادسة الشاعر المخضرم الحطيئة (٢) ، إذ عدّه ابن سلاّم : من شعراء الطبقة الثانية وكان متين الشعر شرود القافية وكان راوية لزهير وآل زهير (٣) . إذ يقول الأصمعي : ان زهير بن أبي سلمى والحطيئة واشباههما ، عبيد الشعر ؛ لأنهم نقّحوه ولم يـذهبوا فيـه مـذهب المطبو عين (٤) .

وذكر صاحب الأغاني انه كان جشعاً ، سؤولاً ، دنيء النفس ، كثير الشر ، قليل الخير ، قبيح المنظر ، رثّ الهيئة ، تخاف قريش من هجائه<sup>(٥)</sup> ، وهو شـــاعر مخضرم أدرك الجاهلية والإسلام فأسلم ثم أرتدَّ عن دينه (٦) . إذ اختار القرشي قصيدته التي جعلها من المشوبات والتي يخاطب فيها أمير المؤمنين عمر بن الخطاب وهو في السجن والتي يقول فيها: [المتقارب]

نَأْتِكَ أُمامَةُ إلا سُـوالا وأبصرت منها بطيف خيالاً

<sup>(</sup>١) ديوان القطامي ، تح : د. إبراهيم السامرائي ، د. أحمد مطلوب ، دار الثقافة ، بيروت ، ط۱، ۱۹۲۰ م: ۲۳-۲۳.

<sup>(</sup>٢) ينظر ترجمته في : الشعر والشعراء : ١/٣١٠ ؛ الحيوان : ٧/٥٠٠ ؛ الجمهرة : ١٧٣/٢ .

<sup>(</sup>٣) طبقات فحول الشعراء: ١٠٤/١.

<sup>(</sup>٤) البيان والتبيين : ١٣/٢ .

<sup>(</sup>٥) الأغاني: ٢/٥٥١-٥٦ .

<sup>(</sup>٦) الأغاني: ١٤٩/٢.

خَيالاً يَروعُكَ عِندَ المَنام كعاطية من ظباء السليل

وَيَأْبِي مَعَ الصُبِحِ إلا زَوَالاً كِناتِيَّةُ دارُها غَربَكةً تُجدُّ وصالاً وتُبلى وصلاً الأ حُسّانَةِ الجيدِ ترعى غَـــزَالاً تَعاطى العِصاه إذا طالَها وتَقرو مِنَ النَّبتِ أَرطى وَضَالاً (١)

اما الاختيار الخامس فجاء الشاعر الشماخ(7) ، إذ جعله ابن سلاّم من أصحاب الطبقة الثالثة وقال عنه: كان شديد متون الشعر أشد أسر كلام من لبيد وفيه كزازة ولبيد أسهل منه منطقاً (٣) . فضلاً عن أن الحطيئة قال عنه في وصيته أبلغوا الشماخ أنه أشعر غطفان<sup>(٤)</sup> ، وهو شاعر مخضرم عاش في الجاهلية والإسلام ، بيد انه لم يتأثر كثيراً بهذا الدين الجديد في ترقيق طبعه وليونة أسلوبه وتعبيره وارتد بعد وفاة النبي ﷺ (٥)

إذ اختار له القرشي قصيدته التي يقول فيه: [الطويل]

عَفا بَطن فو من سليمي فعالز المنافي عند المنافية وَمَرتَبَةٍ لا يُستقالُ بها الردى وَعَوجاءَ مِجذام وَأُمر صَريمَةٍ كَأَنَّ قُتُودي فَوقَ جَأْب مُطَرَّدٍ

فَذَاتُ الغَضَا فَالمُشرفاتُ النَواشِزُ تُلافى بها حِلمي عَن الجَهل حاجزُ لوَصل خَليل صارمٌ أو مُعــارزُ تَركتُ بها الشَّكَّ الَّذي هُوَ عاجــزُ مِنَ الحُقب الحَتهُ الجدادُ الغَوارزُ (٦)

<sup>(</sup>١) ديوان الحطيئة : ١٥١-١٥١ .

<sup>(</sup>٢) ينظر ترجمته في : الحيوان : ٢/٢/٤ ؛ الأغاني : ١٨٤/٩ ؛ الجمهرة : ١٧٧/٢ .

<sup>(</sup>٣) طبقات فحول الشعراء ١٣٢/١.

<sup>(</sup>٤) الأغاني: ١٨٧/٩.

<sup>(</sup>٥) ديوان الشماخ: ٩.

<sup>(</sup>٦) ديوان الشماخ: ١٧٥-١٧٣.

كما جاء في الاختيار السادس من الطبقة السادسة الشاعر عمرو بن احمر (١)، إذ سئئل الأصمعي عنه فقال: "ليس بفحل، ولكنه دون هؤلاء وفوق طبقته" (٢)، من خلال التفاضل النقدي بين الشعراء عند القرشى ، وهو شاعر فصيح مقدم عده ابن سلام من شعراء الطبقة الثالثة ومن فحول شعراء الإسلام<sup>(٣)</sup>، كما انه شاعر مخضرم أدرك الجاهلية والإسلام فأسلم وغزا وهو من شعراء الجاهلية المعدودين (٤).

ويقول ابن سلام: "عمرو بن احمر صحيح الكلام ، كثير الغريب" (٥) .

إذ اختار له القرشي قصيدته المشهورة التي جعلها من قصائد المشوبات في الجمهرة التي قالها عمرو بن أحمر يشكو فيها عمال الصدقة إلى يحيى بن الحكم ابن أبى العاص والى المدينة لعبد الملك بن مروان سنة خمس وسبعين للهجرة والتي يقول فيها: [البسيط]

> بانَ الشَبابُ وَأَفنى ضِعفَك الكبررُ هَل أَنتَ طالبُ شيء لَستَ تُدركَــهُ أَم كُنتَ تَعرفُ آياتِ فَقَد جَعَلَ ت أَم لا تَزالُ تُرجّى عيشَةً أُنُف \_\_\_اً يَلحى عَلى ذاكَ أصحابي فَقُلتُ لَهُم

لله دَرُكَ أَيَّ العَيش تَنتَظِرُ أُم هَل لقَلبكَ عَن أُلافِهِ وَطَـرُ اثار إلفك بالودكاء تعتسدر لَم يُرجَ قَبلَ وَلَم يُكتب بها زُبُرُ ذاكم زَمانٌ وَهَذا بَعدَهُ عُصُرُ (٦)

<sup>(</sup>١) ينظر ترجمته في : الشعر والشعراء : ٢٤٤/١ ؛ الأغاني : ١/٨١ ؛ الجمهرة : ١٨٥/٢ .

<sup>(</sup>٢) فحولة الشعراء: ١٢.

<sup>(</sup>٣) طبقات فحول الشعراء: ٢/١٧٥.

<sup>(</sup>٤) الأغاني: ٢٤١/٨.

<sup>(</sup>٥) طبقات فحول الشعراء: ٢/٥٨٠.

<sup>(</sup>٦) شعر عمرو بن أحمر الباهلي ، جمع وتحقيق : د. حسين عطوان ، مطبوعات مجمع اللغة العربية ، دمشق ، (د.ت) : ٩٦-٩٥ .

وكان من نصيب المرتبة الأخيرة من الطبقة السادسة الشاعر تميم بن أبيّ بن مقبل العامري<sup>(۱)</sup> ، إذ جعله ابن سلاّم من شعراء الطبقة الخامسة وقال عنه: انه شاعر مجيد ، وكان جافياً في الدين ، يبكي أهل الجاهلية ويذكرها فقيل له تبكي أهل الجاهلة وأنت مسلم فقال: [الطويل]

ومَا لِيَ لاَ أَبْكِي الدِّيَارَ وأَهْلَهَا وقَدْ زارها زُوّار عَكَ وحِمْيَرَا وجاء قَطَا الأَحْبَابِ مِنْ كُلِّ جَانِبِ فوقع في أَعْطَانِنا ثُمَّ طَيَّرا(٢)

وقالوا عنه: انه شاعر مخضرم معدود من الفحول وهو من أوصف شعراء العرب<sup>(٣)</sup>، إذ اختار له قصيدته المشهورة وهي من أجود شعره وعدها من المشوبات في الجمهرة والتي يقول فيها: [البسيط]

طَافَ الخَيَالُ بِنَا رَكْباً يَمانينَا وقَدْ مِنْهُنَّ مَعْرُوفُ آيَاتِ الكِتَابِ وقَدْ لَمْ تَسْرِ لَيْلَى ولمْ تَطْرُقْ لِحَاجَتِهَا لَمْ تَسْرِ لَيْلَى ولمْ تَطْرُقْ لِحَاجَتِهَا مِنْ سَرُو حِمْيَرَ أَبُوالُ البِغَالِ بِلِهِ أَمْسَتُ بأَذْرُع أَكْناف فَحُمَّ لَهَا

ودُونَ لَيْلَى عَوَادٍ لَوْ تُعَدِّينَا
تَعْتَادُ تَكْذِبُ لَيْلَى مَا تُمَنِّينَا
مِنْ أَهْلِ رَيْمَانَ إِلاَّ حَاجَةً فِينَا
أَنَّى تَسَدَّيْتِ وَهْناً ذلكَ البينَا
رَكْبٌ بِلِنَةَ أَوْ رَكْبٌ بِسَاوِينَا

<sup>(</sup>١) ينظر ترجمته في : الحيوان : ٧٤٤/٧ ؛ الشعر والشعراء : ١/٢٦١ ؛ الجمهرة : ١٩١/٢ .

<sup>(</sup>٢) طبقات فحول الشعراء: ١٥٠/١؛ ديوان ابن مقبل ، تح: د. عـزة حسـن ، دار الشـرق العربي ، حلب – سوريا ، ١٤١٦هـ – ١٩٩٥م: ٩.

<sup>(</sup>٣) ينظر : الشعر والشعراء : ١٣٨١ ؛ لباب الآداب : ١٣٨ .

<sup>(</sup>٤) الجمهرة: ١٩٢/ ١٩١/ ١٩٢٠ ؛ وقال البكري في سمط اللألي له قصيدة من خمسين بيتا رواها محمد بن أبي الخطاب القرشي . ينظر : سمط اللالي ، البكري (ت٤٨٧هـ) ، تـح : عبد العزيز الميمني ، دار الكتب العلمية ، بيروت – لبنان ، (د.ت) : ٢٧/٢ ؛ ديوان ابن مقبل : ٢٢٦-٢٢٠ .

إن موقف الجرجاني من العلاقة بين الدين والشعر فسرها بقوله: على الناقد أن لا يعيب على الشاعر بسبب عقيدته الدينية إذ يقول: "قلو كانت الديانة عاراً على الشعر، وكان سوء الاعتقاد سبباً لتأخر الشاعر لوجب أن يُمحى اسم أبي نواس من الدواوين، ويحذف ذكره إذا عُدّت الطبقات، ولكان أو لاهم بذلك أهل الجاهلية ومن تشهد الأمة عليه بالكفر، ولوجب ان يكون كعب بن زهير وأبن الزبّعري وغيرها من تناول الرسول بي بالهجاء، وعاب من أصحابه بُكْماً خرساً وبكا مفحمين، ولكن الأمرين متباينان، والدين بمعزل عن الشعر "(۱).

لاشك أن مقياس الدين في العصر الإسلامي كان واضحاً ، أي أن الناقد الأدبي كان يستحسن من النتاج الأدبي ما جاء متفقاً مع الدين وروحه في بناء المجتمع الجديد ، كما كان بالطبع يستهجن ما جاء مخالفاً لهذا الدين ولروحه وآدابه، إذ بدأ هذا المقياس واضحاً في نقد الرسول الشعر لبيد واستحسانه إياه ، وفي إعجابه واستحسانه لشعر النابغة الجعدي ، وفي تعديله لشعر كعب بن زهير ، وكعب بن مالك (٢).

كما أتضح أيضاً في نقد الخليفة عمر المطيئة وتوضيحه لما ينبغي ان يكون عليه الشعر من معنى صحيح أو شريف يلتقي مع الروح الإسلامية ، وفي استحسانه لشعر زهير لالتقائه مع أصول التشريع الإسلامي (٣).

وخلاصة القول إن الدين لا يلغي شاعراً أو قصيدة منافية للدين الإسلامي وإنما يسعى إلى تقويم الشعر والشعراء .

<sup>(</sup>١) الوساطة: ٦٤ ؛ تاريخ النقد الأدبي عند العرب: ٣١٧ .

<sup>(</sup>٢) ينظر : النقد الأدبي ومقياسه ، محمد عارف محمود ، الجامعة الإسلامية ، المدينة المنورة – السعودية ، ط0 ، 18.7 .

<sup>(</sup>٣) ينظر: النقد الأدبي ومقياسه: ٢٨٦.

لاشك أن هذه القصائد تتسم بالطول ، وأن المعيار النقدي في هذه الطبقة (المشوبات) هو الانتماء إلى الدين والعقيدة ، والتي قال عنها القرشي "وهن سبع اللائي شابهنَّ الإسلام والكفر"(١).

ويبدو للباحث ان القرشي أراد أن يبقى على الشعر الجيد ؛ بغض النظر عما فيه من معان منافية للدين ؛ وإنما هو مع تقويم هذا الشعر وإخراج منه ما ينافي عقيدته الإسلامية ؛ لأن الشاعر يتأثر بالعصر الذي يعيشه ؛ لأن المقياس الأساسي عنده الجودة الشعرية .

<sup>(</sup>١) الجمهرة: ١/٩٠.

#### البحث السابع

## الطبقة السابعة : الْمُلْحَمات

الملحمات لغة : مفردها ملحمة : هي اسم منسوب إلى ملحمة : شعر ، أدب ملحمي، كالألياذة عند الأغريق ، والشَّاهنامة عند الفرس ، وقد يكون نثراً كسيرة عنترة (أدب الملاحم) ، أو هي حرب شديدة (١) .

اما في الاصطلاح فقد عرفها الدكتور عز الدين إسماعيل بأنها القصائد الملتحمة في نظمها (٢) ، وقد اختار القرشي في الاختيار الأول للطبقة السابعة الشاعر الفرزدق (٣) ، إذ ذكر القرشي قول أبي عبيدة إذ قال : "أجمع الناس على أن أشعر الناس في الإسلام هم ثلاثة : الفرزدق ، جرير ، الأخطل ، وذلك انهم أعطوا حظاً في الشعر لم يُعْطَهُ أحد في الإسلام ، مدحوا قوماً فرفعوهم ، وهجوا قوماً فوضعوهم ، وهجاهم قوم فردوا عليهم فأفحموهم ، وهجاهم آخرون فرغبوا بأنفسهم عن جوابهم وعن الرد عليهم ، فأسقطوهم ، وهؤلاء شعراء أهل الإسلام وهم أشعر الناس بعد حسان بن ثابت ؛ لأنه لا يشاكل شاعر رسول الله الله المدادة أحدادا أله المدادة أحدادا أله المناس بعد حسان بن ثابت ؛ لأنه لا يشاكل شاعر رسول الله الله المدادة أحدادا أله المدادة أحدادا أله المدادة أحداد أله المدادة أله المداد

سئل المفضل الضبي أيهما أشعر جرير أم الفرزدق ؟ فقال : الفرزدق ، قال: قلت : ولِمَ قال : لأنه قال بيتاً هجا فيه قبيلتين ومدح فيه قبيلتين وأحسن في ذلك فقال: [الطويل]

عجبت لِعجلِ إِذ تُهاجي عَبيدَها كما أَلَ يربوع هَجَوْا أَلَ دَارم (٥)

<sup>(</sup>۱) معجم اللغة المعاصرة ، د. أحمد مختار عبد الحميد ، عالم الكتب ، ط ، ، ۱ ۲۹ هـ – ۲۰۰۸م: ۲۰۰۱/۳ .

<sup>(</sup>٢) المصادر الأدبية واللغوية في التراث العربي: ٨٣.

<sup>(</sup>٣) ينظر ترجمته في: طبقات فحول الشعراء: ٢٩٨/٢؛ الأغاني: ٢٧٨/٢١؛ الجمهرة: ١٩٩/٢

<sup>(</sup>٤) الجمهرة: ١/١٩.

<sup>(</sup>٥) الأغاني : ٢٨٧/١٠ ؛ والبيت لم يرد في الديوان . وصاحب الأغاني نسبه إلى الفرزدق .

كما قيل له قد قال جرير: [الكامل]

إنَّ الفَرزدوَق وَالبَعيثَ وَأُمُّهُ وَأَبُّهُ وَأَبا البَعيثِ لَشَرُّ ما إستار

فقال: وأي شيء أهون من أن يقول فلان وفلان والناس كلهم بنو الفاعلة<sup>(١)</sup>.

وقال أبو عبيدة: سمعت يونس يقول: لولا شعر الفرزدق لذهب ثلث لغة العرب (٢) ، أن الآراء النقدية كثيرة جداً على شعر الفرزدق ، ولهذه الأسباب جعله القرشى على رأس الطبقة السابعة واختار له قصيدته التي تمثل شعره والتي يهجو

بها جريراً ، إذ يقول فيها : [الطويل]

عَزَفْتَ بِأَعشاش وَما كِدتَ تَعزفُ تراهنَ مِن فَرطِ الحَياءِ كَأَنَّهـا

وَأَنكُرتَ مِن حَدراءَ ما كُنتَ تعسرفُ وَلَجَّ بِكَ الهجرانُ حَتَّى كَأَنَّمــا تَرى المَوتَ في البَيتِ الَّذي كُنتَ تَأَلَفُ لَجاجَةُ صُرِم لَيسَ بِالْوَصِلِ إِنَّمَا الْحُو الْوَصِلُ مَن يَدنُو وَمَن يَتَلَطَّفُ الْجَاجَةُ ص وَمُستَنفِراتٍ للقُلوبَ كَأَنَّهـا مَها حَولَ مَنتوجاتِهِ يَتَصَـرَّفُ مراضُ سُلال أو هوالكُ نُـــزَّفُ(٣)

كما اختار القرشى للمرتبة الثانية في الطبقة السابعة من خلال التفاضل النقدي داخل الطبقة الواحدة الشاعر جرير (٤) ، إذ ذكر القرشي في جمهرته: "قيل للأخطل: اخبرنا عنك وعن هذين التميمين ، قال : أما أنا فأمدحهم للملوك وأنعتهم للخمر ، وأما الفرزدق فإنه أفخرنا ، وأما جرير فإنه أعزنا بيتاً "(°) .

<sup>(</sup>١) الأغاني : ٢٨٨/١٠ ؛ وجاء في الديوان : (وأبو الفرزدق قُبح الاستار) . ديـوان جريـر : . 109

<sup>(</sup>٢) الأغاني: ٣٩٨/١٠.

<sup>(</sup>٣) ديوان الفرزدق: ٣٨٣.

<sup>(</sup>٤) ينظر ترجمته في : طبقات فحول الشعراء : ٢٩٧/٢ ؛ الأغاني : ٥/٨ ؛ الجمرة : ٢١١/٢.

<sup>(</sup>٥) الجمهرة: ١/١١ .

إذ ذكر الأصمعي ان الفرزدق سأل امرأته النُّوار قال : كيف شعري من شعر جرير ، فقالت : غلبك على حلوه ، وشركك في مرّه(1) ، وفي رواية أخرى قالت له: "والله هو أشعر منك"(٢) ، كما جعله ابن سلام على رأس الطبقة الأولى من الإسلاميين<sup>(۳)</sup>.

أجمع العلماء بالشعر على أن الشعر وضع على أربعة أركان: مدح رافع ، أو هجاء واضع ، أو تشبيه مصيب ، أو فخر سامق ، وهذا كله مجموع في جرير والأخطل والفرزدق<sup>(٤)</sup> ، فضلاً عن أن العرب اتفقت على أن أشعر أهـــل الإســـــلام ثلاثة جرير والأخطل والفرزدق واختلفوا في تقديم بعضهم على بعض، وأن من يقدم جريراً ؛ فلإنَّه كان أكثر هم فنون الشعر وأسهلهم ألفاظاً وأقلهم تكلفاً وأرقهم نسيباً (°). نسبياً(٥).

إن الآراء النقدية كثيرة بحق جرير ولهذا جعله القرشي في المرتبة الثانية من الشعراء الإسلاميين واختار له قصيدته المشهورة التي يهجو بها الأخطل والتي تمثل شعره بقول فيها: [الكامل]

> إِنَّ العَوادِيَ والسَّوارِيَ غادَرَت أصبَحتَ بَعدَ جَميع أَهلِكَ دِمنَــةً لُم يلقَ مِثْلُكَ بَعدَ عَهدِكَ مَنزلاً

رَسماً تقادم عهده فَأَحَــالاً للريح مُختَرَقاً بهِ وَمَجْــالاً قَفراً وكُنتَ محلة محسلالاً فُسئقيت مِن نوع السيّماكِ سبجالاً

<sup>(</sup>١) ينظر : فحولة الشعراء : ٢٠ .

<sup>(</sup>٢) الموشح: ١٤٢.

<sup>(</sup>٣) ينظر : طبقات فحول الشعراء : ٢٩٧/٢ .

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه: ٢٢٥.

<sup>(</sup>٥) ينظر: الأغاني: ٧/٨.

# وَلَقَد عَجبتُ مِنَ الدِيارِ وَأَهلِها وَالدَهر كَيفَ يُبدِّلُ الأَبدالاَ(١)

كما اختار الشاعر الأخطل<sup>(۲)</sup>، في المرتبة الثالثة للطبقة السابعة الخاصة بالشعراء الإسلاميين من خلال التفاضل النقدي بين الشعراء داخل الطبقة الواحدة في الجمهرة، إذ ذكر القرشي: "قيل لجرير: كيف شعر الفرزدق، قال: كذب من زعم انه أشعر من الفرزدق، فقيل له: كشف شعرك، فقال: أنا مدينة الشعر، قيل له: كيف شعر الأخطل، قال: هو أرمانا للأعراض"<sup>(۳)</sup>.

وذكر صاحب الأغاني إنما أدرك جرير الأخطل وهو شيخ قد تحطم وكان الأخطل أسن من جرير ، وكان جرير يقول : أدركته وله ناب واحد ولو أدركت له نابين لأكلني ، قال : وكان أبو عمرو يقول : لو أدرك الأخطل يوماً واحداً من الجاهلية ما فضلت عليه أحداً ، وكان لحماد رأي آخر إذ كان يفضل الأخطل على جرير والفرزدق فقال له الفرزدق إنما تفضله لأنه فاسق مثلك ، فقال لو فضلته بالفسق لفضلتك ، وكان جرير يقول : النصراني انعتنا للخمر والحمر وأمدنا للملوك (٢) ، وكذلك سئل بشار بن برد أيهما أشعر جرير أم الفرزدق أم الأخطل مثلهما (٧) .

ولهذه الآراء النقدية اختار القرشي قصيدة الأخطل التي مدح فيها يزيد بن معاوية التي يقول فيها: [البسيط]

# تَغَيَّرَ الرَسمُ مِن سلمى بأقفار وأقفرت مِن سلَّيمى دمنة الدار

<sup>(</sup>۱) ديوان جرير: ٣٦٠ .

<sup>(</sup>٢) ينظر ترجمته في : الشعر والشعراء : ٢٧٣/١ ؛ الأغاني : ٢٩٠/٨ ؛ الجمهرة : ٢١٧/٢ .

<sup>(</sup>٣) الجمهرة: ١/١٩.

<sup>(</sup>٤) الأغاني: ٢٩٦/٨.

<sup>(</sup>٥) ينظر : المصدر نفسه : ۲۹۷/۸ .

<sup>(</sup>٦) الشعر والشعراء: ١/٥٥٩.

<sup>(</sup>٧) الموشح: ١٥٤.

وَقَد تَكُونُ بِهَا سَلَمَى تُحَدِّثُنَّيُ فَ ثُمُ الْمُثَبَدَّ بِسَلَمَ لَى يَّةٌ قَلَدَفُ ثُمَّ السَّبَدَ فَ كَانَ قَلْبِي غَدَاةَ البَينِ مُقتَسَمٌ كَأَنَ قَلْبِي غَدَاةَ البَينِ مُقتَسَمٌ وَلَو تَلُفُ النَّوى مَن قَد تُعلقه أُ

تساقُطَ الحَلي حاجاتي وأسراري وسير منقضب الأقران مغسيار طارت به عصب شتى لأمصار إذا قضيت لباناتي وأوطساري (١)

واختار للمرتبة الرابعة للطبقة السابعة الشاعر الراعي النميري (١) ، إذ سُئِل الأصمعي أيهما أشعر الراعي أم ابن مقبل ؟ قال : ما أقربهما ؟ قال : الراعي أشبه شعراً بالقديم وبالأول (٦) ، كما أنه شاعر فحل من شعراء الإسلام وكان مقدماً مفضلاً مفضلاً حتى اعترض بين جرير والفرزدق فاستكفّه جرير فابي أن يكفّه فهجاه ففضحه (١) ، فضلاً عن أن الشاعر جريراً قد غلب الأخطل والراعي النميري (٥) . إذ اختار له القرشي قصيدته التي تمثل شعره في الطبقة السابعة من الجمهرة التي يقول فيها : [الكامل]

ما بالُ دَفِّكَ بِالفِراشِ مَذيك لَمَّا رَأَت أَرَقي وَطولَ تَقَلَّب يَ قَلَّب قَلْب قَلْب قَلْب قَلْب قَلْب قالت خُليدة ما عَراكَ وَلَم تَكُن أَجْليدَ إِنَّ أَباكِ ضاف وسادة طرَقا فَتِكَ هَماهِمٌ أَقريهم الله طرَقا فَتِكَ هَماهِمٌ أَقريهم الله على الله عَلى الله عَلَى الله عَلى الله

أَقَذَى بِعَينِكَ أَم أَردَتَ رَحِيكَ ذاتَ العِشاءِ ولَيلِيَ المَوصُولاَ أبداً إذا عرت الشُؤونِ سَوولاَ هَمّانِ باتا جَنبَةً ودَخيــــلاَ قُلُصاً لَواقِحُ كَالقِسِيِّ وَحُـولاً

<sup>(</sup>١) ديوان الأخطل : ١٣٨ .

<sup>(</sup>٢) ينظر ترجمته في : الحيوان : ٧/٥٥٧ ؛ الجمهرة : ٢٢٣/٢ .

<sup>(</sup>٣) فحولة الشعراء: ١٢.

<sup>(</sup>٤) الأغاني: ١٦٨/٢٤.

<sup>(</sup>٥) ينظر : العمدة : ١٠٦/١ .

<sup>(</sup>٦) ديوان الراعي النميري ، جمع وتحقيق : راينهرت فابيرت ، بيروت – لبنان ، ٤٠١ هـ – ١٩٨٠م : ٢١٥ – ٢١٥ .

كما جاء ذو الرّمة<sup>(١)</sup> ، في المرتبة الخامسة من خلال التفاضل النقدي بين الشعراء داخل الطبقة الواحدة ، إذ ذكر القرشي أن الأخطل سئل كيف شعر ذي الرمة ، قال : نقط عروس وبعر ضباء (٢) ، إذ إن هذه الرواية تشير إلى مكانة ذي الرمة في مجلس بلال بن أبي بردة ، وكان يقدمه على غيره من الشعراء . كما أن الأصمعي عدّه حجة لأنه بدوي (٣) ، وجاء في الأغاني برواية الأصفهاني أن رؤبة قال لبلال بن أبي بردة : "علام تعطى ذا الرمة ، فو الله انه ليعمد إلى مقاطعاتك فيصلها فيمدحك بها ، فقال له والله لو لم أعطه إلا على تأليفه لأعطيته ، وأمر له بعشرة ألاف درهم"(٤) . وهي بمثابة دليل نقدي على تمكن ذي الرمـــة مـــن اللغـــة الفصيحة ؟ لأن العرب اعتادت أن تأخذ اللغة وفصاحتها ومعانيها من البادية .

كما يؤكد هذا أبو عمرو بن العلاء أهمية شعر ذي الرمة بقوله: "ختم الشعر بذي الرمة والرجز برؤبة"<sup>(٥)</sup> ، وهذه إشارة دقيقة لإعجاب أبي عمرو بــن العـــلاء بشعر ذي الرمة وتقديمه على الشعراء ، وهذا رأي نقدي صادر من ناقد مشهور .

كما يشير الجرجاني إلى مكانة ذي الرمة حين يقول: "وإذا أردت أن تعرف موقع اللفظ الرشيق من القلب ، وعظم غنائه في تحسين الشعر ، فتصفح شعر جرير وذي الرمة من القدماء"(7).

وشهد له جرير بأنه أخذ من طريف الشعر وحسنه ما لم يسبقه إليه أحد من الشعر اء (۲).

<sup>(</sup>١) ينظر ترجمته في : طبقات فحول الشعراء : ٥٣٤/٢ ؛ الأغاني : ١٨٥ ؛ الجمهرة : ٢٣٢/٢ .

<sup>(</sup>٢) الجمهرة: ١/١٩.

<sup>(</sup>٣) فحولة الشعراء: ٢٠.

<sup>(</sup>٤) الأغاني: ١٨/٠٤.

<sup>(</sup>٥) المصدر نفسه: ١٤/١٨.

<sup>(</sup>٦) الوساطة: ٢٤-٥٥.

<sup>(</sup>٧) ينظر: الأغاني: ١٤/١٨.

كما قيل عنه أحسن الشعراء الإسلاميين تشبيها ، مما جعلوا مكانته في هذا المجال كمنزلة امرئ القيس في الجاهلية (١) . إذ إن هذه الآراء النقدية توضح مكانة الشاعر ذي الرمة العالية من بين الشعراء.

واختار القرشي قصيدته متأثراً بآراء النقاد التي تمثل شعره في الجمهرة والتي يقول فيها: [البسيط]

> ما بالُ عَينِكَ مِنها الماءُ ينسكِ بُ وَفُراءَ غُرِفِيَّة أَثَأَى خُوارزَهــــا أُستَحدَثَ الركبُ عَن أَشياعِهم خَبَرا أم دمنة نسفت عنها الصبا سفعا سَيلا مِنَ الدّعص أَغشَتهُ مَعارفُها

كأَنَّهُ مِن كُلى مَفريَّة سَـربُ مُشْلَشْلِ صَيَعته بَينَها الكُتَبِ أُم راجَعَ القَلبَ مِن أَطرابهِ طَرَبُ كَمَا تُنَشَّرُ بَعِدَ الطَّيَّةِ الكُتُكِبُ نَكباءُ تُسحَبُ أُعلاه فَينسحِ بُ(٢)

اما في الاختيار السادس من الطبقة السابعة جاء الشاعر الكميت (٦) ، من ناحية التفاضل النقدي عند القرشي ، إذ قال عنه الأصمعى : أن الكميت ليس بحجة؛ لأنه شاعر مولّد (٤) . كما أن ابن سلاّم عدّه من أصحاب الطبقة العاشرة في تقسيماته (٥) ، فضلاً عن ان الجاحظ عدّه من الشعراء الخطباء المبررّزين أي انه خطيب وشاعر (٦) .

<sup>(</sup>١) ينظر: المصدر نفسه: ١٥/١٨؛ طبقات فحول الشعراء: ١/٥٥.

<sup>(</sup>٢) ديوان ذي الرمة: ١٩-٢٢.

<sup>(</sup>٣) ينظر ترجمته في : طبقات فحول الشعراء : ١٨٩/١ ؛ الحيوان : ٤٧٦/٧ ؛ الجمهرة : . Y & Y/Y

<sup>(</sup>٤) ينظر: فحولة الشعراء: ٢٠.

<sup>(</sup>٥) ينظر: طبقات فحول الشعراء: ١٨٩/١.

<sup>(</sup>٦) ينظر : البيان والتبيين : ١/٥٤ .

وقد عيب عليه في مدحه للنبي ﷺ ؛ لأنه مدحه في قصيدة تصلح إلى عامــة 

كما أن لابن قتيبة رئياً آخر إذ يقول: "كان الكميت شديد التكلُّف في الشعر، كثير السرقة"<sup>(٢)</sup> .

إذ إن القرشي قد اختار قصيدته التي تمثل شعره والتي يقول فيها: [الطويل]

ألا لا أرى الأيَّام يُقضَى عَجيبُها بطُول ولا الأحداثَ تَفْنَى خُطُوبُها ولا عِبَرَ الأَيَّام يَعْرفُ بَعْضَها ببَعْض مِنَ الأقوام إلا لبيْبُها بهِ ولَهُ مَحْرُومُها ومُصِيْبُهــا ولا مِثْلُها كَسُباً أَفَادَ كَسُوبُهِ اللهِ تَغَيَّبَ عَنها يَوْمَ قِيْلَتْ أُريْبُها (٣)

ولمْ أرَ قَولَ المَرْءِ إلا كَنَبُلَــةٍ وما غُبنَ الأقْوامُ مِثْلَ عْقُولهـمْ وما غُيِّبَ الأقْوامُ عَنْ مِثْل خُطَّةٍ

كما عدّ القرشي الشاعر الطرماح(٤) ، في المرتبة الأخيرة من هذه الطبقة من من خلال التفاضل النقدي بين الشعراء ، إذ عده الأصمعي انه ليس من الشعراء الفحول لأنه ليس بحجة لأنه مولّد ولا يستشهد بشعره (٥) ، ويقول الجاحظ: انه كان شاعراً وخطيباً (٦) ، فضلاً عن كثرة الغريب في شعره ، إذ يقول عنه الراجز

<sup>(</sup>١) ينظر: المصدر نفسه: ٣٣١.

<sup>(</sup>٢) الشعر والشعراء: ٢/٦٦٥.

<sup>(</sup>٣) ديوان الكميت بن زيد الاسدي ، تح : د. محمد نبيل طريفي ، دار صادر ، بيروت – لبنان، ط۱، ۲۰۰۰م: ۲۰۰۰

<sup>(</sup>٤) ينظر ترجمته في: الحيوان: ٢٦٣/٧ ؛ والشعر والشعراء: ٢٥٠/٢ ؛ الجمهرة: ٢٥٥/٢ .

<sup>(</sup>٥) ينظر: فحولة الشعراء: ٢٠.

<sup>(</sup>٦) البيان والتبيين: ٢/١٤.

المشهور رؤبة: كان الطرماح والكميت يتقربان إلى فيسألاني عن الغريب فأخبرهما به ، فأراه بعد ذلك في أشعار هما(١) . إذ إن أغلب الآراء النقدية تشير أنه ليس من الشعراء الفحول. وخلاصة القول إن أغلب شعراء هذه الطبقة عاشوا فترة الاضطراب السياسي كجرير والأخطل والفرزدق والكميت والطرماح.

إذ اختار القرشى هذه القصيدة التي تمثل شعر الطرماح ومكانته بين الشعراء من خلال ملحمته وهي من أجود ضاديات العرب التي يقول فيها: [الطويل]

قُلُّ في شُطَ نَهرَوانَ اِغتِماضي وَدَعاني هَوى العُيون المِراض فَتَطَرَّبتُ للصبا ثُمَّ أُوقف تُ رضاً بالتُّقى وَذُو البرِّ راضي وَأَراني المليكُ رُشدي وَقَد كُنتُ أَخا عُنجُهيَّةٍ وَاعتِ راض غَيرَ ما ريبَةٍ سوى ريَّق الغِرْةِ ثُمَّ الرعَويَتُ بعدَ البَياض لات هنا ذِكرى بُلِهنِيَةِ الدَهـر وَأُنَّى ذِكرى السنِينَ المَواضى (٢)

لاشك أن هذه القصائد السبع الملحمات الجياد ، اللاتي اختار ها أبو زيد القرشي في جمهرة أشعار العرب ، وهي للفرزدق ، وجرير ، والأخطل ، وعُبيد ، وذي الرمة ، والكميت ، والطرِّمَّاح وهي من أجود القصائد ، فضلاً عن ان القرشي قد خصَّ هذه الطبقة بالشعراء الإسلاميين ، إذ تقدمهم الشعراء الثلاثة جرير ، والأخطل ، والفرزدق الذين اتسمت أشعارهم بالهجاء سميت بالنقائض والتي ازدهرت ازدهارا واسعا في العصر الأموي .

كما أن الشاعرين الكميت والطرِّمَّاح هما اللذين عاشا في زمن الاضطراب السياسي ، مما أدى إلى اشتهار الشعر السياسي في ذلك الوقت لإثارة حماسة الناس

<sup>(</sup>١) ينظر: الأغاني: ٢١/٥٤.

<sup>(</sup>٢) ديوان الطرِّمَّاح، تح: عزة حسن ، دار الشرق العربي ، بيروت - لبنان ، ط٢، ١٤١٤هـ - ١٩٩٤م: ١٧١-١٧٠.

للمطالبة بحقوقهم في الحكم. فضلاً عن أن أغلب هذه الطبقة هم من طائفة الشعراء السياسيين باستثناء ذي الرمة والراعي النميري ، ولكن هؤلاء ينتمون إلى أحرزاب سياسية ويؤيدونها (۱) . أما ذو الرمة شاعر الحب والصحراء وعبيد الراعي هما يمثلان شعراء الطبيعة ، وهما من الشعراء المبررين في وصف هذه الطبيعة والصحراء والحيوانات والطيور وكل ما يجول فيها .

لاشك أن المعيار النقدي عند القرشي لهذه الطبقة هو الزمن والانتماء إلى العصر الشعري وهو العصر الإسلامي ، فضلاً عن إجادة القول في نوع أو غرض معين من الشعر في هذا العصر .

ويرى الباحث أن القرشي حرص كل الحرص في اختيار الشعراء وترتيب طبقاته الشعرية، إذ رتبهم في طبقات وفق مقدرتهم الشعرية وانتمائهم إلى عصرهم الشعري، وكذلك بحسب انتمائهم إلى المدينة أو القبيلة التي ينتمون إليها، على وفق الإجادة الشعرية في غرض من أغراض الشعر العربي، فضلاً عن ترتيبهم بحسب الانتماء الديني للشعراء ومن ثم قسمهم حسب الموضوع الشعري الذي برزوا فيه. وبهذا التقسيم فأن القرشي قد اختلف عمّن سبقوه من النقاد من أصحاب الطبقات والاختيارات.

إن الآراء النقدية بصورة عامة هي في حقيقتها آراء نقدية تأثرية ، إذ لم يقدم هؤلاء النقاد أي توضيح نقدي واضح المعالم ، وإنما صادر من وجهة نظر وإعجاب شخصي ، إلا أنها تمنحنا صورة واضحة ومتكاملة عن منزلة الشعراء ومكانتهم الشعرية والأدبية ، إذ إن هذه الآراء صدرت من لدن نقاد ورواة وشعراء من مختف العصور ابتداءً من العصر الجاهلي إلى نهاية العصر الأموي ، كما ان هذه الآراء النقدية للقرشي تكشف لنا بجلاء مقدرة القرشي الكبيرة وأهمية طريقته في تقسيم

<sup>(</sup>١) ينظر: الحياة الأدبية بعد ظهور الإسلام: ٥٠٨.

الشعراء ، فضلاً عن أهمية الشعر العربي الجاهلي والإسلامي الكبيرة عند القرشي التي قال عنها بصريح العبارة: إن هذه التسع والأربعين قصيدة هي تمثل عيون الشعر العربي في الجاهلية والإسلام وأنفس شعر كل شاعر منهم .

ويعد القرشي من أصحاب الطبقات المبرزين ؛ لأنه اختلف عن غيره بتقديم شرح واف ومفصل لجميع هذه المختارات دون غيره من أصحاب الاختيارات السابقة مما جعله أكثر إبداعاً من غيره.

ويرى الباحث أن هذه القصائد التسع والأربعين التي جمعها أبو زيد القرشي في جمهرة أشعار العرب هي أصح الشعر العربي القديم رواية ، وأصدقه تمثيلاً لأسلوبه ومنهاجه، وأن هذه القصائد هي الأوفر حظاً من الحفظ والعناية والاهتمام ؛ لما لها من أهمية في عمق التاريخ العربي الأدبي ، وابتعادها عن اللحن والعجمة والغريب مما جعلها موضع إعجاب لجميع النقاد القدماء ، ولهذه الاختيارات بما فيها الجمهرة الفضل الكبير ولمؤلفيها في حفظ هذه القصائد العربية التي تمثل النموذج الراقي للشعر العربي قديماً وحديثاً ، كما يرى أن هذا الاختيار الشعري ناتج من الحرص الشديد للقرشي في الجمع والاختيار والانتقاء لقصائد تمثل النموذج الراقي للشعر العربي ، وهذا الجمع بحد ذاته يمثل انتقاءً نقدياً قائماً على الذوق النقدي السليم.

كما يرى الباحث ان القرشي قدّم لنا أنموذجاً راقياً لطبقاته الشعرية ، إذ انها متسلسلة تاريخياً حسب الزمن الشعري للشعراء ، مما يجعلنا نقول ان القرشي ناقداً بارعاً وملماً بعلوم اللغة والبلاغة ومتمكناً من جميع العلوم الأخرى ، وهذه من صفات الناقد الجيد .



#### الخاتمة

وفي خاتمة هذه الدراسة لابد لنا من الإشارة إلى أبرز ما يمكن أن يخرج به الباحث من نتائج بعد تلك المسيرة الطويلة لدراسة آراء ومواقف الجمهرة ومؤلفها ؟ إذ يمكن القول ان من أبرز الاستنتاجات والنتائج التي أشار إليها النقاد علو مكانته النقدية والأدبية ؛ فقد كان هناك إجماع مطلق على أنه لا يقل مكانة وأهمية عن أصحاب الاختيارات السابقة واللاحقة . فضلاً عن انه فرض شخصيته الأدبية على هذا الاختيار الشعري الذي يتسم بدقة الاختيار والتبويب والجمع والانتقاء على الرغم الغموض في عدم الدقة في تحديد عصر صاحب الجمهرة وشخصيته المهمة في تاريخ الأدب العربي فضلاً عن انه مبتدع وليس متبع ، إذ لا يستطيع أحدٌ ان يقلل من أهمية هذا الاختيار الشعري ، ومما زاد من أهمية الجمهرة انه قدم لكتابه مقدمة شعرية ونقدية تضمنت الكثير من الأخبار والروايات النقدية المهمة التي تخص نقد الشعر والشعراء ، فضلاً عن انه أراد ان يعطى للشعر العربي أهمية كبيرة ودلالــة تاريخية واجتماعية وقومية من خلال حصره للشعر العربي الذي يمثل ديوان العرب في الفترتين الجاهلية والإسلام ، كما انه يعترف صراحة بأن النماذج المختارة تمثل عيون الشعر العربي قبل العصر العباسي .

كما ان القرشي قسم كتابه تقسيماً دقيقاً يختلف عن من سبقه من النقاد ؛ إذ قسم كتابه تقسيماً سباعياً على سبع طبقات لكل طبقة سبعة شعراء ولكل شاعر قصيدة واحدة . فكان مجموع قصائده المنتقاة تسعاً وأربعين قصيدة، فضلاً عن انه اختار لكل طبقة اسماً خاصاً لها فابتدأ المعلقات ثم المجمهرات وبعدها المنتقيات شم المذهبات ويليها المراثي ثم المشوبات وأخرها الملحمات وهذه التقسيمات النقدية المهمة لم تكن في سواها .

كما ان القرشي اختار لكل شاعر قصيدة كاملة تمثل شعر الشاعر كله وهذه لم تكن موجودة في الاختيارات الأخرى ، مما يجعل القصيدة الكاملة أفضل من المقطعات القصيرة من الناحية الفنية ، فضلاً عن أن المقطعات لا تمثل شعر الشاعر كله وهذا لا يأتي إلا من ناقد وراو بصير بالشعر العربي ، فضلاً عن انه قدّم لنا في الجمهرة مواقف نقدية مهمة تخص الشعر والشعراء وهي جديرة بالاهتمام ؛ لأن هذه المواقف لا تصدر إلا من ناقد متمكن من الشعر العربي .

ويعد القرشي من أصحاب الطبقات المبررزين ؛ لأنه اختلف عن غيره بتقديم شرح واف ومفصل لجميع هذه المختارات دون غيره من أصحاب الاختيارات السابقة مما جعله أكثر إبداعاً من غيره.

ومن النتائج المهمة أن القرشي قدم في اختياره الشعري ترجمة لحياة الشعراء جميعاً وهذا لا يصدر إلا من العلماء الذين اهتموا بالشرح والتحليل ، وهذا ما زاد من قيمة الجمهرة وأهميتها في تاريخ الأدب العربي النقدي وصاحبها .

ويرى الباحث أن هذه القصائد التسع والأربعين التي جمعها أبو زيد القرشي في جمهرة أشعار العرب هي أصح الشعر العربي القديم رواية وأصدقه تمثيلاً لأسلوبه ومنهاجه، وأن هذه القصائد هي الأوفر حظاً من الحفظ والعناية والاهتمام ؛ لما لها من أهمية في عمق التاريخ العربي الأدبي ، وابتعادها عن اللحن والعجمة والغريب مما جعلها موضع إعجاب لجميع النقاد القدماء .

كما يرى أن هذا الاختيار الشعري ناتج من الحرص الشديد للقرشي في الجمع والاختيار والانتقاء لقصائد تمثل النموذج الراقي للشعر العربي، وهذا الجمع بحد ذاته يمثل انتقاءً نقدياً قائماً على الذوق النقدي السليم.

وفيما يتعلق بالاخبار والروايات التي تزاحمت وتميزت فيها الجمهرة ، إنما أخذها من علماء ورواة ونقاد ثقاة أمثال أبي عمرو بن العلاء والأصمعي وأبي عبيدة والمفضل وغيرهم ؛ إذ كان لهم الفضل الكبير في حفظ الشعر العربي وتدوينه ، ولهذه الأسماء اللامعة أهمية كبيرة في تاريخ الأدب العربي مما زادت من أهمية الجمهرة ومؤلفها ورصانتها .

ومن الأمور المهمة التي لابد من الإشارة إليها أن القرشي ناقيدٌ وراوية وحافظٌ للشعر العربي وهذا واضح جلي من خلال الجمهرة ، فضلاً عن انه اختار لكتابه (الجمهرة) اسماً لامعاً في تاريخ الأدب العربي ، كما انه بهذا التأليف قد دخل تاريخ الأدب العربي ؛ إذ انه يعد من المؤلفين المبررزين .

كما يرى الباحث انه قدّم لنا أنموذجاً راقياً لطبقاته الشعرية ، إذ انها متسلسلة تاريخياً حسب الزمن الشعري ابتداءً من العصر الجاهلي إلى نهاية العصر الأموي ، وهذا يؤكد صراحة ان القرشي ناقدٌ متمكن يتسم بالخبرة والدراية وهذه من صفات الناقد الجيد .

ان جميع هذه الاستنتاجات جعلت الجمهرة من المصادر الأدبية المهمة التي لا يمكن الاستغناء عنها لما فيها من معلومات ثرّة حفظها لنا القرشي التي تخص الشعر والشعراء المبررزين من العصر الجاهلي إلى نهاية العصر الأموي ؛ إذ كانت هذه الحقبة من أزخر مراحل تاريخ الأدب عند القرشي المتمثلة بصفاء اللغة العربية ونقائها التي لا يشوبها اللحن والغموض.

# قائمة

# المادر والراجع

## قائمة المصادر والراجع

- ع القرآن الكريم .
- کے أثر القرآن في تطور النقد، محمد زغلول سلام، دار المعارف ، مصر ، ط۳، (د.ت) .
- کے الاختیارین ، الأخفش (ت٥١٥هـ) ، تح : فخر الدین قباوة ، دار الفکر المعاصر ، بیروت لبنان ، ط۱ ، ۱٤۲۰هـ ۱۹۹۹م .
- ك الأدب الجاهلي في آثار الدارسين ، عفيف عبد الرحمن ، دار الفكر ، عمان ، الأدب الجاهلي في آثار الدارسين ، عفيف عبد الرحمن ، دار الفكر ، عمان ، ١٩٨٧م .
- ت الأدب الصغير والأدب الكبير ، ابن المقفع (ت٢٤١هـــ) ، دار صادر ، بيروت لبنان ، (د.ت) .
- ك أدب الكاتب ، ابن قتيبة (ت٢٧٦هـ) ، تح : محمد محيي الدين عبد الحميد ، المكتبة التجارية ، مصر ، ط٤ ، ١٩٦٣م .
- ك الأدب المفرد ، البخاري محمد بن إسماعيل بن إبراهيم (ت٢٥٦هـ) ، تح : سمير أمين الزهيري ، مكتبة المعارف للنشر والتوزيع ، الرياض ، ط١، ١٩٩٨هـ ١٩٩٨م .
- ك الاستيعاب في معرفة الأصحاب ، أبو عمر بن عبد الله القرطبي (ت٣٦٦هـ) ، تح: علي محمد البجاوي ، دار الجيل ، بيروت لبنان ، ط١، ١٤١٢هـ ١٩٩٢م .
- ≥ أسد الغابة في معرفة الصحابة ، عز الدين ابن الأثير (ت٦٣٠هـــ) ، دار الفكر ، بيروت ، ١٤٠٩هـــ-١٩٨٩م .

- ك أسرار البلاغة ، عبد القاهر الجرجاني (ت٤٧١هـ) ، قرأه وعلق عليه : محمود محمد شاكر ، مطبعة دار المدنى ، القاهرة ، ط١ ، ١٩٩١م .
- ك الأسس الفنية للنقد الأدبي ، د. عبد الحميد يونس ، طبعة دار المعرفة ، مصر القاهرة ، ١٩٥٨م .
- ك الأسس النفسية للإبداع الفني في الشعر ، د. مصطفى سويف ، دار المعارف، مصر القاهرة ، ط٣ ، ١٩٧٠م .
- کے الاشتقاق ، ابن درید الأزدي (ت۲۱۳هـ) ، تح : عبد السلام محمد هارون ، دار الجیل ، بیروت لبنان ، ط۱ ، ۱۶۱۱هـ ۱۹۹۱م .
- که أشعار العامريين ، تح : د. عبد الكريم إبراهيم يعقوب ، دار الحوار ، سوريا، ط1 ، ۱۹۸۲م .
- ك الإصابة في تمييز الصحابة ، لابن حجر العسقلاني (ت٢٥٨هـ)، تح: عادل أحمد عبد الموجود وعلي محمد معوض ، دار الكتب العلميـة ، بيـروت − لبنان ، ط١، ١٤١٥هـ.
- ت الأصمعيات ، الأصمعي (ت٢١٦هـ) ، تح : أحمد محمد شاكر وعبد السلام محمد هارون، دار المعارف ، مصر ، ط٧ ، ١٩٩٣م .
- کے إعجاز القرآن ، الباقلاني (ت٤٠٣هـ) ، تح : السيد أحمد صقر ، دار المعارف ، مصر ، ط٥، ١٩٩٧م .
  - ت الاعلام ، الزركلي ، دار الملايين ، ط٥ ، ٢٠٠٢م .
- ك الأغاني ، أبو الفرج الأصفهاني (ت٣٥٦هـ) ، تـح سمير جاسم ، دار الفكر ، بيروت لبنان ، ط٢ ، (د.ت) .
- ك أفاق في الأدب والنقد ، د. عناد غزوان ، دار الشوون الثقافية ، بغداد− العراق ، ٩٩٠ م .

- ك الأفعال ، علي بن جعفر علي السعدي المعروف بابن القطاع الصقلي (ت٥١٥هـ) ، الناشر عالم الكتب ، ط١ ، ١٤٠٣هـ ١٩٨٣م .
- ك الامالي ، أبو علي إسماعيل بن القاسم القالي البغدادي (٣٥٦هــ) ، عني بوضعها وترتيبها : محمد عبد الجواد ، دار الكتب المصرية ، القاهرة ، ط٢، ١٣٤٤هــ ١٩٢٦م .
- ك الأمالي في الأدب الإسلامي ، د. ابتسام مر هون الصفار ، مطابع بيروت ، لبنان ، ط١ ، ١٤٣٢هـ ٢٠١١م .
- ك أنباه الرواة على أنباه النحاة ، لأبي يوسف القفطي (ت٢٤٦هـ) ، المكتبة العصرية ، بيروت لبنان ، ط١ ، ٤٢٤هـ .
- ك الإيضاح في علوم البلاغة ، جلال الدين القزويني (ت٧٣٩هـ) ، تح : محمد عبد المنعم خفاجي ، دار الجيل ، بيروت ، ط٣ ، (د.ت) .
- كم إيضاح المكنون في الذيل على كشف الظنون ، إسماعيل البغدادي (ت١٣٩٩هـ) ، عني بتصحيحه : محمد شرف الدين ورفعت الكليسي ، دار إحياء التراث العربي ، بيروت لبنان، (د.ت) .
- کے البرصان والعرجان والعمیان والحولان ، الجاحظ (ت٥٥٥هـ) ، دار الجیل، بیروت ، ط۱، ، ۱۶۱هـ.
- كر بغية الوعاة في طبقات اللغويين والنحاة ، السيوطي (ت ٩١١هـ) ، تح: محمد أبو الفضل إبراهيم، المكتبة العصرية، لبنان – صيدا ، (د.ت) .
- کے البیان والتبیین ، الجاحظ (ت ۲۰۰هـ) ، تح : عبد السلام هارون ، مکتبة الخانجي ، القاهرة ، ط۷ ، ۱۶۱۸هـ ۱۹۸۸م .
- کے تاج العروس من جواهر القاموس ، محمد بن محمد بن عبد الرزاق الحسيني (ت٥٠٢هـ)، تح: مجموعة من المحققين ، الناشر دار الهداية ، (د.ت) .

- ≥ تاريخ آداب العرب ، محمد سعيد العريان ، مطبعة الاستقامة ، القاهرة مصر ، ط۲ ، ۱۳۷۳هـ ١٩٥٤م .
- تريخ آداب العرب ، مصطفى صادق الرافعي ، دار الكتاب العربي ، ط٤ ، بيروت لبنان ، ١٩٧٤م .
  - ك تاريخ آداب اللغة العربية ، جرجي زيدان ، دار الهلال ، ١٩٥٧م .
- کے تاریخ الأدب الجاهلي ، علي النجدي ، مكتبة دار التراث، ط۱ ، ۱۶۱۲هـ ۱۹۹۱م .
  - تاريخ الأدب العربي ، أحمد حسن الزيات ، طهران ، ٢٠١٠م .
- ترجمة: عبد الحليم النجار ، دار المعارف ، القاهرة مصر ، ط۲ ، ۱۹۶۸م .
- تاريخ الأدب العربي ، بلاشير ، ترجمة : إبراهيم الكيلاني ، منشورات وزارة الثقافة ، دمشق ، ١٩٧٣م .
- تريخ الأدب العربي العصر الجاهلي ، د. شوقي ضيف ، دار المعارف ، مصر، ط١٩٥، ١٩٩٠م .
- ك تاريخ الأدب العربي العصر العباسي الأول ، د. شوقي ضيف ، دار المعارف ، مصر القاهرة ، ط١٠ ، (د.ت) .
- کے تاریخ الأدب العربي ، عمر فروّخ ، دار العلم للملایــین ، بیــروت ، ط۱ ، ۱۳۸۵هـــ ۱۹۶۵م .
- تريخ الأدب العربي قبل الإسلام ، د. نوري حمود القيسي و آخرون ، دار الكتب للطباعة ، الموصل العراق ، ط۲ ، ۲۰۰۰م .
- کے تاریخ دمشق ، ابن عساکر (ت۷۱هه) ، تح : عمرو بن غرامة العموري ، دار الفکر للطباعة والنشر والتوزیع، ۱۶۱هه ۱۹۹۵م .

- کے تاریخ الرسل والملوك ، للطبري (ت ۲۰ هـ) ، دار التراث ، بیروت ، ط۲، کے تاریخ الرسل والملوك ، للطبري (ت ۲۰ ۳۸۰ .
- ك تاريخ الشعر العربي حتى أخر القرن الثالث الهجري ، محمد نجيب البهبيتي، دار الفكر ، مكتبة الخانجي ، ط٤ ، (د.ت) .
- تريخ النقد الأدبي عند العرب ، د. إحسان عباس، دار الثقافة ، بيروت لبنان ، ط٤ ، ٤٠٤ هـ ١٩٨٣م .
- تريخ النقد الأدبي عند العرب من العصر الجاهلي إلى القرن الرابع الهجري، طه أحمد إبراهيم ، دار الكتب العلمية، بيروت لبنان ، ط٣ ، ١٤٢٩هـــ م. ٢٠٠٨م.
- تاريخ النقد العربي ، د. محمد زغلول سلام ، دار المعارف، مصر ، (د.ت).
- تريخ النقد العربي من الجاهلية حتى القرن الثالث الهجري ، داود سلوم ، مطبعة الإيمان ، بغداد ، ١٩٦٩م .
- کے تأویل مشکل القرآن ، ابن قتیبة (ت۲۷٦هـ) ، تح : إبراهیم شمس الدین ، دار الکتب العلمیة ، بیروت لبنان ، (د.ت) .
- ك التحليل النقدي والجمالي للأدب ، د. عناد غزوان ، دار آفاق عربية للصحافة والنشر ، بغداد العراق ، ١٩٨٥م .
- ك التذكرة الحمدونية ، بهاء الدين البغدادي (ت٢٦٥هـ) ، دار صادر ، بيروت- لبنان ، ط١ ، ١٤١٧هـ .
- ك التذكرة في الأحاديث المشتهرة ، أبو عبد الله الزركشي (ت٤٩٧هـ) ، تح: مصطفى عبد القادر عطا، دار الكتب العلمية ، بيروت لبنان ، ط٢، مصطفى عبد القادر عطا، دار الكتب العلمية . بيروت لبنان ، ط٢، مصطفى عبد القادر عطا، دار الكتب العلمية . العلمية . العلمية . العلمية . العلمية المعلمة المع

- ت التطور والتجديد في العصر الأموي ، د. شوقي ضيف ، دار المعارف ، القاهرة ، ط٢ ، ١٩٥٩م .
- کے التعازي والمراثي والوصایا ، للمبرد (ت٢٨٥هـ) ، تح: إبراهیم محمد حسن ، نهضة مصر للطباعة والنشر ، (د.ت) .
- ك تعليق من أمالي ابن دريد ، ابن دريد الأزدي (ت٣٢١هـ) ، تح : مصطفى السنوس ، المجلس الوطني للثقافة والفنون ، الكويت ، ط١ ، ١٤٠١هـ ١٩٨٤م .
- ك ثلاث قراءات تراثية ، د. سليمان الشطي ، دار المدى للثقافة والنشر ، دمشق سوريا ، ط١ ، ٢٠٠٠م .
- ك ثمار القلوب في المضاف والمنسوب ، عبد الملك بن محمد أبو منصور الثعالبي (ت٤٢٩هـ) ، تح: أبو محمد إبراهيم دار المعارف ، القاهرة ، (د.ت) .
- ك الجامع ، ابن عمرو بن راشد الأزدي (ت٥٣٥هـ) ، تح: حبيب الرحمن الأعظمي ، المجلس العلمي الباكستان ، وتوزيع المكتب الإسلامي ، بيروت لبنان ، ط٢ ، ١٤٠٣هـ .
- ≥ جمهرة أشعار العرب ، تح : علي محمد البجاوي ، نهضة مصر للطباعة والنشر والتوزيع، (د.ط) ، (د.ت) .
- ت جمهرة أشعار العرب ، القرشي ، شرح وتقديم : الأستاذ علي فاعور ، دار الكتب العلمية ، بيروت لبنان ، ط٢ ، ١٤٢٤هـ ٢٠٠٣م .
- ته جمهرة أشعار العرب ، لأبي زيد القرشي ، تح : د. صلاح الدين الهواري ، المكتبة العصرية ، بيروت لبنان ، ط1 ، ١٤٣٠هـ ٢٠٠٩م .

- ك جواهر الأدب وإنشاء لغة العرب ، أحمد بن إبراهيم مصطفى الهاشمي (ت١٣٦٢هـ) ، تح: لجنة من الجامعيين ، مؤسسة المعارف ، بيروت ، (د.ت) .
- کے حدیث الأربعاء ، د. طه حسین ، دار المعارف ، مصر القاهرة ، ط۱، ، کے حدیث الأربعاء ، د.ت ) .
- ك حركة التأليف عند العرب ، أمجد الطرابلسي ، مكتبة دار الفتح ، دمشق ، ط٤ ، ١٣٨٩هـ ١٩٦٩م .
- کے الحماسة البصریة ، ابن الحسن البصري (ت٢٥٩هـ) ، تح : مختار الدین أحمد ، عالم الكتب ، بیروت لبنان ، (د.ت) .
- ك حماسة الخالديين ، أبو بكر هاشم الخالدي (ت٣٨٠هـ) وأبو عثمان هاشم الخالدي (ت٣٨٠هـ) ، تح : د. محمد علي دقه ، وزارة الثقافة، سوريا، ١٩٩٥م .
- ≥ الحياة الأدبية بعد ظهور الإسلام ، د. محمد عبد المنعم خفاجي ، دار الجيل ، بيروت ١٤١٠هـــ-١٩٩٠م .
- ك الحياة الأدبية في العصر الجاهلي ، د. محمد عبد المنعم خفاجي ، دار الجيل، بيروت ، ط١ ، ١٤١٢هـ ١٩٩٢م .
- کے الحیوان ، الجاحظ (ت ۲۵۵هـ) ، دار الکتب العلمیة ، بیروت لبنان ، ط۲ ، ۱٤۲٤هـ.
- کے خاص الخاص ، الثعالبي (ت٢٩هـ) ، تح : حسن الأمين ، دار مكتبة الحياة ، بيروت لبنان ، (د.ت) .

- ك خزانة الأدب ، عبد القادر بن عمر البغدادي (ت١٠٩٣هـ) ، تـح : محمـد نبيل طريفي وأميل بديع اليعقوب ، دار الكتب العلمية، بيـروت لبنـان ، ١٩٩٨م .
- ك در اسات في النقد العربي ، د. عثمان موافي ، دار المعرفة الجامعية ، مصر، ٢٠٠٠م .
- کے دلائل الإعجاز ، عبد القاهر الجرجاني (ت ۲۷۱هـ) ، تـ : د. محمـ د التنجی، دار الکتاب العربی ، بیروت ، ط۱ ، ۱۹۹۵م .
- ته دلالة الألفاظ ، د. إبراهيم أنيس ، مكتبة الأنجلو المصرية ، القاهرة ، كلالة الألفاظ ، د. إبراهيم أنيس
- کدیوان أبي بکر الصدیق ، شرح ومراجعة : محمد شرار حساني وحیدر کامل فرحان الزقاني ، دار ومکتبة الهلل ، بیروت لبنان ، ط۱ ، ۲۰۰۲م.
- ≥ ديوان أبي العتاهية ، دار بيروت للطباعة والنشر ، بيروت ، ١٤٠٦هـــ ١٩٨٦م .
- کے دیوان أبي قیس صیفي بن الأسلت ، تح : د. حسن محمد باجودة ، دار التراث ، مصر القاهرة ، ۱۹۸۳م .
- کے دیوان الأخطل ، شرح: مهدي محمد ناصر الدین ، دار الکتب العلمیة، بیروت لبنان ، ط۲ ، ۱۶۱۶هـ ۱۹۹۶م.
- کے دیوان الأعشی الکبیر ، شرح و تعلیق : محمد محمد حسین ، مصر ، ۱۹۵۰م .
- ك ديوان الإمام علي بن أبي طالب (عليه السلام) ، عبد الرحمن المصطاوي ، دار المعرفة ، بيروت لبنان ، ط۲ ، ۲۲٦هـ ۲۰۰۵م .

- کے دیوان امرئ القیس ، تح : محمد أبو الفضل إبراهیم ، دار المعارف ، مصر القاهرة ، ط٥ ، ۱۳۷۷هـ ١٩٥٨م .
- کے دیوان أمیة بن أبي الصلت ، تح وجمع : د. سجیع جمیل الجبیلي ، دار صادر ، بیروت لبنان ، ط1 ، ۱۹۹۸ .
- کے دیوان أوس بن حجر ، تح : د. محمد یوسف نجم ، دار صادر ، بیروت لبنان ، ط۲ ، ۱۳۹۹هـ ۱۹۷۹م .
- کے دیوان بشار بن برد ، شرح الأستاذ : محمد الطاهر بن عاشور ، تعلیق : محمد رفعت فتح الله محمد شوقی أمین ، القاهرة ، ۱۳۷۳هـ ۱۹۵۶م.
- کے دیوان بشر بن أبي خازم الأسدي ، تقدیم وشرح: مجید طرّاد ، دار الکتاب العربي ، بیروت لبنان ، ط۱ ، ۱۶۱۵هـ ۱۹۹۲م .
- کے دیوان جریر ، دار بیروت للطباعة والنشر ، بیروت لبنان ، ۱٤۰٦هـ کے دیوان جریر ، دار بیروت للطباعة والنشر ، بیروت لبنان ، ۱٤٠٦هـ کے دیوان جریر ، دار بیروت للطباعة والنشر ، بیروت لبنان ، ۱٤٠٦هـ -
- کے دیوان حسان بن ثابت ، شرح وتقدیم : الأستاذ عبداً مهنا ، دار الکتب العلمیة، بیروت لبنان ، ط۲ ، ۱۶۱۶هـ ۱۹۹۶م .
- کے دیوان الحطیئة ، د. محمد قمیحة ، دار الکتب العلمیة ، بیروت لبنان ، ط۱، ۱۶۱۳هـ ۱۹۹۳م .
- کے دیوان الخنساء ، تح : د. أنور أبو سویلم ، دار عمار للنشر والتوزیع ، عمان الأردن ، ط۱ ، ۱۶۰۹هـ ۱۹۸۸م .
- کے دیوان درید بن الصمّة ، تح : د. عمر عبد الرسول ، دار المعارف ، مصر القاهرة ، ۱۹۸۵م .
- کے دیوان ذی الرُّمة ، مجید طرّاد ، دار الکتاب العربي ، بیروت لبنان ، ط۲، 1813هـ ۱۹۹٦م .

- کے دیوان الراعی النمیری ، جمع وتحقیق : راینهرت فابیرت ، بیروت لبنان، ۱۶۰۱هـ ۱۹۸۰م .
- کے دیوان زهیر بن أبي سلمی ، شرح وتقدیم : الأستاذ علي حسن فاعور ، دار الکتب العلمیة ، بیروت لبنان ، ط۱ ، ۱٤۰۸هـ ۱۹۸۸م .
- ك ديوان شعر زياد الأعجم ، جميع وتحقيق : د. يوسف حسين بكار ، دار المسيرة ، ط١ ، ٣٠٠ هـ ١٩٨٣م .
- ك ديوان شعر المتلمس الضبعي ، شرح وتحقيق : حسن كامل الصيرفي ، الشركة المصرية للطباعة والنشر ، مصر ، ١٣٩٠هـ ١٩٧٠م .
- ته ديوان الشماخ ، شرح وتحقيق : صلاح الدين الهادي ، دار المعارف ، مصر القاهرة ، ١٩٦٨م .
- کے دیوان طرفة بن العبد ، شرح وتقدیم : مهدي ناصر المانع ، دار الکتب العلمیة ، بیروت لبنان ، ط۳ ، ۱٤۲۳هـ ۲۰۰۲م .
- کے دیوان عبد اللہ بن رواحة ، د. ولید قصاب ، دار العلوم للطباعة والنشر ، بیروت لبنان ، ۱۶۰۲هـ ۱۹۸۲م .
- کے دیوان عبید الأبرص ، شرح: أحمد عدرة ، دار الكتاب العربي ، بیروت لبنان ، ط۱ ، ۱۶۱۶هـ ۱۹۹۶م .
- کے دیوان عبید اللہ بن قیس الرقیات ، تح: د. محمد یوسف نجم ، دار صادر ، بیروت – لبنان ، (د.ت) .
- ك ديوان عدي بن زيد ، تح : محمد جبار المعيبد ، وزارة الثقافة والإرشاد ، شركة دار الجمهورية للنشر والطبع ، بغداد ، ١٣٨٥هـ ١٩٦٥م .

- کے دیوان عروۃ بن الورد ، تح : عبد المعین الملوحي ، وزارۃ الثقافۃ ، مصر ، 1977م .
- کے دیوان عمرو بن کلثوم ، تح : د. أمیل بدیع الیعقوب ، دار الکتاب العربے ، بیروت لبنان، ، ط۲ ، ۱۶۱۲هـ ۱۹۹۲م .
  - تعديوان عنترة ، تح : محمد سعيد ، المكتب الإسلامي ، القاهرة ، ١٩٦٤م .
- کے دیوان الفرزدق ، الأستاذ علي فاعور ، دار الكتب العلمیة ، بیروت لبنان ، ط۱ ، ۲۰۷۱هـ ۱۹۸۷م .
- کے دیوان القطامي ، تح : د. إبر اهیم السامرائي ، د. أحمد مطلوب ، دار الثقافة، بیروت ، ط۱ ، ۱۹۶۰م .
- کے دیوان قیس بن الخطیم ، تح : د. ناصر الدین الأسد ، دار صادر ، بیروت لبنان ، ۱۹۲۷م .
- کے دیوان کعب بن زهیر ، شرح ودراسة : د. مفید قمیدة ، دار الشوّاف للطباعة والنشر ، السعودیة – الریاض ، ط۱ ، ۱۶۱۰هـ – ۱۹۸۹م .
- کے دیوان الکمیت بن زید الاسدي ، تح : د. محمد نبیل طریفي ، دار صادر ، بیروت لبنان، ط۱ ، ۲۰۰۰م .
- کے دیوان مالك بن الریب ، تح : د. نوري حمودي القیسي ، مستل من مجلة معهد المخطوطات العربیة ، مجلد ١٥ ، ج١ ، (د.ت) .
  - کے دیوان المرقشین ، تح : کارن صادر ، بیروت لبنان ، ط۱، ۹۹۸م .
- کے دیوان ابن مقبل ، تح : د. عزة حسن ، دار الشرق العربي ، حلب سوریا، 1817هـ ۱۹۹۵م .
  - ك ديوان مهلهل بن ربيعة ، شرح : طلال حرب ، الدار العالمية ، (د.ت) .

- کے دیوان النابغة الجعدي ، جمع وتحقیق : د. واضح الصمد ، دار صادر ، بیروت – لبنان ، ط۱ ، ۱۹۸۰م .
- ك ديوان النابغة الذبياني ، تح : محمد أبو الفضل إبراهيم ، دار المعارف ، مصر القاهرة ، ط٢ ، (د.ت) .
- کے دیوان النمر بن تولب ، جمع وشرح وتحقیق ، د. محمد نبیل طریفی ، دار صادر بیروت لبنان ، ط۱ ، ۲۰۰۰م .
  - ت ديوان الهذليين ، مطبعة دار الكتب المصرية ، القاهرة ، ط٢ ، ٩٩٥م .
- كه ذو الرُّمة شمولية الرؤية وبراعة التصوير ، د. خالد ناجي السامرائي ، دار الشؤون الثقافية العامة ، ط١ ، بغداد ، ٢٠٠٢م .
- تربيع الأبرار ونصوص الأخبار ، الزمخشري (ت٥٨٣هـ) ، مؤسسة الأعلمي ، بيروت لبنان ، ط١ ، ١٤١٢هـ .
- کے الرثاء ، د. شوقی ضیف ، دار المعارف ، مصر القاهرة ، ط٤ ، مصر القاهرة ، ط٤ ، مصر ، مصر القاهرة ، ط٤ ، مصر مصر القاهرة ، ط٤ ، مصر مصر القاهرة ، ط٤ ، مصر مصر مصر القاهرة ، ط٤ ، مصر مصر مصر القاهرة ، ط٤ ، مصر مصر مصر القاهرة ، ط٤ ، مصر القاهرة ، ط٤ ، مصر القاهرة ، مصر القاهر
- ك الرثاء في الشعر العربي ، سراج الدين محمد ، دار الراتب الجامعية ، بيروت لبنان ، (د.ت) .
- کر سائل الانتقاد ابن شرف القیرواني ، تح: حسن عبد الوهاب ، دار الکتاب العربي ، بیروت لبنان ، ط۱ ، ۱۹۸۳م .
- كروضات الجنان ، الخوانساري الأصبهاني ، صححه وفهرسه: محمد علي الروضاني ، (د.ط) ، (د.ت) .
- ≥ الزهد ، أبو داود سليمان بن الاشعث السجستاني (ت٢٧٥هـ) ، تـح : أبـو تميم ياسر بن إبراهيم بن محمد وأبو بلال غنيم بن عبـاس ، وقـدم لــه

- وراجعه فضيلة الشيخ: محمد عمرو بن عبد اللطيف، دار المشكاة للنشر والتوزيع، حلوان، ط١، ١٤١٤هـ ١٩٩٣م.
- کے زهر الآداب ، الحصيري القيرواني (ت٢٥٧هـ) ، تح: د. يوسف علي طويل ، دار الكتب العلمية ، بيروت لبنان ، ط١ ، ١٤١٧هـ ١٩٩٧م .
- ك الزينة في الكلمات الإسلامية العربية ، أبو حاتم الرازي ، تح : حسين بن فيض الله ، مطبعة الرسالة ، القاهرة ، ١٩٥٧م .
- ك سر الفصاحة ، ابن سنان الخفاجي (ت٢٦٦هـ) ، دار الكتب العلمية ، بيروت لبنان، ط١ ، ١٤٠٢هـ ١٩٨٢م .
- کے سرور النفس بمدارك الحواس الخمس ، أبو العباس يوسف التيفاشي (ت١٥٦هـ) ، تح: احسان عباس ، المؤسسة العربية للدراسات والنشر والتوزيع ، بيروت لبنان ، ط١ ، ١٩٨٠م .
- عسمط اللالي ، أبو عبيد البكري (ت٤٨٧هـ) ، تح : عبد العزيز الميمني ، دار الكتب العلمية ، بيروت لبنان ، (د.ت) .
- کے شرح دیوان الحماسة ، أبو علي بن الحسن المرزوقي (ت٢١٦هـ) ، تـح : غرید الشیخ و إبراهیم شمس الدین ، دار الکتب العلمیة ، بیروت لبنان ، ط١ ، ١٤٢٤هـ ٢٠٠٣م .
- کے شرح دیوان لبید بن ربیعة العامري ، تح : د. احسان عباس ، الکویت ، 197۲م .
- کے شرح القصائد التسع ، أحمد بن النحاس (ت٣٣٨هـ) ، تح : أحمد خطاب ، بغداد ، ١٩٧٣م .
- ته شرح القصائد العشر ، الخطيب التبريزي (ت٣٣٦هـ) ، تح : فخر الدين قباوة ، المكتبة العربية ، حلب سوريا، ١٣٨٨هـ ١٩٦٩م .

#### . . . قائمة المصادر والمراجع . . .

- کے شرح معانی الآثار ، أحمد بن محمد بن سلامة بن عبد الملك الطحاوي (ت٢٣٨هـ) تح : محمد زهري النمار ، دار الكتب العلمية ، بيروت ، ط١، ١٣٩٩هـ.
- ته شرح المعلقات التسع ، أبو عمرو الشيباني (ت ٢٠٦هـ) ، تحقيق وشرح : عبد المجيد همو، مؤسسة الأعلمي للمطبوعات ، بيروت لبنان ، ط١، ٢٢٢هـ ٢٠٠١م .
- کے شرح المعلقات السبع ، الزوزني (ت ٤٨٦هــ) ، دار إحياء التراث العربي ، ط ١ ، ١٤٢٣هــ ٢٠٠٢م .
- تح : محمد أبو الفضل إبراهيم، دار احياء الكتب العربية ، (د.ت) .
- کے شعراء إسلامیون ، د. نوري حمودي القیسي، مكتبة النهضة العربیة ، بیروت لبنان ، ط۲ ، ۱۶۰۵هـ ۱۹۸۶م .
- ك الشعراء الصعاليك في العصر الجاهلي، يوسف خليف، دار المعارف، ط ١٤، (د.ت) .
- ك شعراء النصرانية ، يعقوب شيخو ، مطبعة الآباء المرسلين اليسوعيين ، بيروت ، ١٩٨٠م .
- ته شعر عمرو بن أحمر الباهلي ، جمع وتحقيق : د. حسين عطوان ، مطبوعات مجمع اللغة العربية ، دمشق ، (د.ت) .
- ته شعر الفتوح الإسلامية في صدر الإسلام ، د. النعمان عبد المتعال القاضي ، مكتبة الثقافة الدينية ، ط1 ، ٢٢٦هـ ٢٠٠٥م .
- کے الشعر والشعراء ، ابن قتیبة (ت۲۷٦هـ) ، الناشر دار الحدیث ، القاهرة ، 12۲۳هـ .

- عصبح الأعشى في صناعة الإنشا ، القلقشندي (ت ٨٢١هـ) ، دار الكتب العلمية ، بيروت لبنان ، (د.ت) .
- کے صحیح مسلم ، تح : محمد فؤاد عبد الباقي ، دار احیاء التراث العربي ، بیروت لبنان ، (د.ت) .
- - 🗷 عصر بني أمية ، جورج غريب ، دار الثقافة ، بيروت لبنان ، ١٩٧٠م .
- ك العقد الفريد ، احمد بن محمد بن عبد ربه الأندلسي (ت٣٢٨هـــ) تــح: د. محمد مفيد قميحة ود. عبد المجيد الترحيني ، دار الكتب العلمية ، بيروت − لبنان ، ط١ ، ٤٠٤هـ.
- ك العمدة ، ابن رشيق القيرواني (ت٢٦٣هـ) ، تح: محمد محي الدين عبد الحميد ، دار الجيل ، بيروت ، ط٥ ، ١٤٠١هـ ١٩٨١م .
- ته عيار الشعر ، ابن طباطبا العلوي (ت٣٢٢هـ) ، تح : عبد العزيز بن ناصر المانع ، الناشر مكتبة الخانجي ، القاهرة ، (د.ت) .
- کے العین، أبو عبد الرحمن الخلیل بن أحمد الفراهیدي (ت ۱۷۰هـ)، تـح: د. مهدي المخزومي، ود. إبراهیم السامرائي ، دار ومكتبة الهلال ، (د.ت) .
- ک الفاضل ، المبرد (ت٢٨٥هـ) ، دار الكتب المصرية ، القاهرة ، ط٣ ، ك الفاضل . المبرد (ت٢١٥هـ) ، دار الكتب المصرية ، القاهرة ، ط٣ ،

- ک الفوائد، أبو القاسم الرازي الدمشقي (ت٤١٤هـ)، تح: حمدي عبد الحميد السلفي ، مكتبة الرشيد ، الرياض ، ١٤١٢هـ .
- کے الفوائد ، ابن میمي الدقاق البغدادي (ت ۳۹۰هـ) ، تح : نبیل سعد الدین جرار ، دار أضواء السلف ، الریاض ، ط۱ ، ۱۲۲۱هـ ۲۰۰۰م .
- کے الفہرست ، ابن الندیم (ت۲۸۵هـ) ، تح : إبراهیم رمضان ، دار المعرفة ، بیروت – لبنان ، ط۲ ، ۱٤۱۷هـ – ۱۹۹۷م .
- ك في تاريخ المذاهب الأدبية ، د. طه الحاجري ، مطبعة رويال ، مصر − الاسكندرية ، ١٩٥٣م .
- کے فی المیزان الجدید ، د. محمد مندور ، نهضة مصر للطباعة والنشر والتوزیع ، مصر ، ۲۰۰٤م .
- ك في النقد الأدبي الحديث ، د. محمد غنيمي هلال ، نهضة مصر للطباعة والنشر ، القاهرة ، ١٩٧٩م .
- کے في النقد الأدبي ، د. شوقي ضيف ، دار المعارف ، مصر القاهرة ، ط۲ ، ۱۹۶۲م .
- ك في النقد الأدبي ، د. عبد العزيز عتيق ، دار النهضة العربية للطباعة والنشر، بيروت لبنان ، ط٢ ، ١٣٩١هـ ١٩٧٢م .
- ت قضايا النقد الأدبي بين القديم والحديث ، د. محمد زكي عشماوي ، دار النهضة العربية ، بيروت لبنان ، ١٩٧٩م .
- ≥ قضايا النقد القديم ، محمد صايل حمدان وآخرون ، دار الأمـل ، أربـد الأردن ، ط١ ، ١٩٩٠م .
- ت قضايا ومواقف سيرة ذاتية ثقافية ، د. إحسان النص ، منشورات الهيئة العامة السورية ، وزارة الثقافة ، دمشق ، سوريا ، ٢٠١٠هـ .

- تح قضية عمود الشعر في النقد العربي القديم ظهورها وتطورها ، د. وليد قصاب ، المكتبة الحديثة ، دبي الإمارات ، ط۲ ، ۱۹۸۵م .
- ت الكامل في اللغة والأدب ، المبرد (ت٥٨٥هـ) ، تح : محمد أبو الفضل إبراهيم ، دار الفكر العربية ، القاهرة ، ط٣ ، ١٤١٧هـ ١٩٩٧م .
- ك كتاب الصناعتين ، أبو هلال العسكري (ت٣٩٥هـ) ، تـح: علـي محمـد البجاوي ومحمد أبو الفضـل إبـراهيم ، المكتبـة العصـرية ، بيـروت ، 1819هـ.
- ك الكُتّاب والمصنفون ونقد الشعر منذ الجاهلية حتى نهاية القرن الخامس الهجري، د.هند حسين طه، مطبعة الجامعة المستنصرية بغداد، ١٩٨٦م.
- ك كليلة ودمنة ، ابن المقفع (ت٢٤١هـ) ، المطبعة الأميرية ببولاق ، القاهرة ، ط١٠، ١٣٥٥هـ ١٩٣٦م .
- ك كنز العمال في سنن الأقوال والأفعال ، علاء الدين علي بن حسام الدين ابن قاضي خان القادري الشاذلي المتقي الهندي (ت٩٧٥هـــ) ، تــح: بكري حياني وصفوة السقا، مؤسسة الرسالة ، ط٥ ، ١٤٠١هــ ١٩٨١م.
- ≥ لباب الآداب ، الثعالبي (ت٤٢٩هـ)، تح: أحمد حسن ، دار الكتب العلمية ، بيروت لبنان ، ط١ ، ١٤١٧هـ ١٩٩٧م .
- کے لسان العرب ، ابن منظور (ت ۷۱۱هـ) ، دار صادر ، بیروت ، ط۳ ، کا ۱۶۱هـ .

- کے المؤتلف والمختلف ، الأمدي (ت٧٠٠هـ) ، تـح : د. ف. كرنكـو ، دار الجيل، بيروت ، ط١ ، ١٤١١هـ ١٩٩١م .
- ع مالك ومتمم أبنا نويرة ، د. ابتسام مرهون الصفار ، مطبعة الإرشاد ، بغداد، عداد، ١٩٦٨م .
- ك المثل السائر ، ضياء الدين ابن الأثير الكاتب (ت٦٣٧هـ) ، تـح : محمـد محيي الدين عبد الحميد، المكتبة العصرية للطباعة والنشر ، بيروت − لبنان، ٢٤٠هـ.
- کے مجاز القرآن ، أبو عبيدة معمر بن المثنى التيمي البصري (ت٢٠٩هـ) ، تح: محمد فؤاد سزكين ، مكتبة الخانجي ، مصر القاهرة ، ١٣٨١هـ .
- ته مجاني الأدب في حدائق العرب ، يعقوب شيخو (ت١٣٤٦هـ) ، مطبعة الآباء اليسوعيين ، بيروت لبنان ، ١٩١٣م .
- ت المجموع اللفيف ، لأبي جعفر الطرابلسي (ت بعد ١٥هـ) ، دار الغرب الإسلامي ، بيروت لبنان ، ط١ ، ١٤٢٥هـ .
- كم محاضرات في تاريخ النقد عند العرب ، د. ابتسام مرهون الصفار ، د. ناصر حلاوي ، وزارة التعليم العالي والبحث العلمي، بغداد ، ط۲ ، ۱۹۹۹م.
- ≥ مختارات شعراء العرب ، لابن الشجري (ت ٢٤٥هـ) ، تح : محمود حسن، مطبعة الاعتماد ، مصر ، ط١ ، ١٣٤٤هـ - ١٩٢٥م .
- کے المز ہر ، جلال الدین السیوطي (ت ۱۹۱هـ) ، تح : فؤاد علي منصور ، دار الکتب العلمیة ، بیروت- لبنان ، ط۱، ۱۹۱۸هـ ۱۹۹۸م .
- كم المصادر الأدبية واللغوية في التراث العربي ، عز الدين إسماعيل ، دار غريب للطباعة ، مصر القاهرة ، (د.ت) .

- کے مصادر دراسة التراث العربي ، عمر الدقاق ، بیروت لبنان ، ط۳ ، ۱۹۷۲م .
- ت مصادر دراسة الشعر العربي في العصر الأموي ، د. عوض محمد الدوري، دار الشؤون الثقافية ، ط١ ، بغداد ، ٢٠٠١م .
- ت مصادر الشعر الجاهلي ، ناصر الدين الأسد ، دار المعارف ، مصر ، ط۷ ، مصادر الشعر الجاهلي ، ناصر الدين الأسد ، دار المعارف ، مصر ، ط۷ ، مصادر الشعر الجاهلي ، ناصر الدين الأسد ، دار المعارف ، مصر ، ط۷ ،
- ≥ المصادر العربية والمعربة ، د. محمد ماهر حمادة ، مؤسسة الرسالة ، بيروت لبنان ، ط٦، ٧٠٤ اهـ ١٩٨٧م .
- ك المعاني الكبير في أبيات المعاني ، ابن قتيبة (ت ٢٧٦هـ) ، تح: المستشرق د. سالم الكرنكوي ، مطبعة دار المعارف العثمانية ، حيدر أباد الهند ، ط١، ١٣٦٨هـ ١٩٤٩م ، ثم صورتها دار الكتب العلمية ، بيروت لبنان، ط١، ١٤٠٥هـ ١٩٨٤م .
- کے معجم الأدباء ، یاقوت الحموي (ت٢٦٦هـ) ، تح : إحسان عباس ، الناشر دار الغرب الإسلامي ، بیروت ، ط۱ ، ۱۶۱۶هـ ۱۹۹۳م .
- ته معجم أعلام شعراء المدح النبوي ، محمد أحمد درنيفة ، تقديم : ياسين الايوبي ، دار ومكتبة الهلال ، ط۱ ، (د.ت) .
- کے معجم اللغة المعاصرة ، د. أحمد مختار عبد الحميد ، عالم الكتب ، ط۱ ، ۱۶۲۹هـ ۲۰۰۸م .
- کے معجم المؤلفین ، عمر رضا کحالة ، دار احیاء التراث ، بیروت لبنان ، (د.ت) .
- ت معجم المصطلحات والألفاظ الفقهية ، د. محمود عبد الرحمن عبد المنعم ، دار الفضيلة ، مصر ، (د.ت) .

- کے المفضلیات ، المفضل الضبي (ت نحو ۱۲۸هـ) ، تحقیق وشرح : أحمد شاکر و عبد السلام محمد هارون ، دار المعارف ، القاهرة ، ط7 ، (د.ت) .
- ته مفهوم الإبداع الفني في النقد العربي القديم ، مجدي أحمد توفيق ، الهيئة العامة للكتاب ، ١٩٩٣م .
- ته مقالات في النقد ، ماثيو ارنولد ، ترجمة : علي جمال الدين عزت ، الدار المصرية للتأليف والترجمة ، ١٩٦٦م .
- ت مقدمة في النقد الأدبي ، د. علي جواد الطاهر ، المؤسسة العربية للدراسات والنشر، بيروت لبنان ، ط٢ ، ١٩٨٨م .
- ك المنتخب من عصور الأدب ، تأليف مجموعة من الأساتذة منهم : د. ذو النون المصري ، الناشر عالم الكتب ، مصر القاهرة ، ١٩٧٥م .
- ≥ المنصف في نقد الشعر ، ابن وكيع ، تح : محمد رضوان الداية ، سوريا دمشق، ط١، ١٩٨٢م .
- ≥ من المصادر الأدبية واللغوية ، د. أحمد شوقي ، دار العلوم العربية ، بيروت لبنان ، ١٤١٠هـ ١٩٩٠م .
- تع منهاج البلغاء وسراج الأدباء ، حازم القرطاجني (ت٦٨٤هـ) ، تح : محمد الحبيب ابن الخوجة، دار الغرب الإسلامي، بيروت لبنان ، ط٣ ، ١٩٨٦م.
- ≥ الموازنة، الأمدي (ت ٣٧٠هـ)، تح: أحمد صقر، دار المعارف، مصـر القاهرة، ط٤، (د.ت).
- ≥ الموشح ، المرزباني (ت٣٨٤هـ) ، تح : علي محمد البجاوي ، نهضة مصر للطباعة والنشر والتوزيع ، القاهرة مصر ، ١٩٣٨م .
- کے النثر الفنی فی القرن الرابع ، د. زکی مبارك ، دار الجیل ، بیروت ، ط۱ ، ۱۹۷۵ م .

- ك نزهة الالباء في طبقات الأدباء ، أبو البركات عبد الرحمن الانباري (ت٧٧٥هـ) ، تح: د. إبراهيم السامرائي ، مكتبة المنار ، الزرقاء الأردن ، ط٣ ، ١٤٠٥هـ ١٩٨٥م .
- ت نضرة الاغريض في نصرة القريض، المظفر العلوي (ت٢٥٦هـ)، تح: نهى عارف الحسن، مطبعة مجمع اللغة العربية، دمشق، ١٩٧٦م.
- ك النقد الأدبي ، ستانلي هايمن ، ترجمة : د. احسان عباس ود. محمد يوسف نجم ، دار الفكر العربي ، مصر القاهرة ، (د.ت) .
- ك النقد الأدبي في أثار أعلامه ، د. حسين الحاج حسن ، المؤسسة العامة للدراسات والنشر والتوزيع ، بيروت لبنان ، ط١ ، ١٤١٦هـ ١٩٩٦م.
- ت النقد الأدبي ومقياسه ، محمد عارف محمود ، الجامعة الإسلامية ، المدينة المنورة السعودية ، ط٥ ، ١٤٠٣هـ .
- ≥ نقد الشعر ، قدامة بن جعفر (ت٣٣٧هـ) ، مطبعة الجوائب ، قسطنطينية ، ط١ ، ١٣٠٢هـ .
- ترجمة: إدريس يلميح، الدار البيضاء، ط١، ١٩٩٣م.
- ته النقد الضمني دراسة في المفاهيم والمعايير ، حنان موسى حمودة ، عالم الكتب الحديث ، الأردن ، ط١ ، ٢٠٠٤م .
- 🕿 النقد العربي القديم ، د. داود سلوم ، مكتبة الأندلس ، بغداد ، ط١ ، ٩٦٩م.
- کے النقد المنهجي عند العرب ، د. محمد مندور ، نهضة مصر للطباعة والتوزيع، مصر ، ١٩٦٦م .
- کے النقد الموضوعي ، د. سمیر سرحان ، دار الشوون الثقافیة ، بغداد ، الموضوعي ، د. سمیر سرحان ، دار الشوون الثقافیة ، بغداد ، ۱۹۹۰م.

- ك النقد والبلاغة ، شكري محمد عيادة ، المؤسسة العربية للدراسات والنشر ، ط١ ، ١٩٨٧م .
- ك نهاية الأرب في فنون الأدب ، شهاب الدين النويري (ت٧٣٣هـ) ، دار الكتب والوثائق القومية، القاهرة، ، ط١ ، ١٤٢٣هـ .
- ك النهاية في غريب الحديث والأثر ، محمد بن محمد الشيباني الجرزي ابن الأثير (ت7٠٦هـ) ، تح : طاهر أحمد الزاوي ومحمود محمد الطناحي ، المكتبة العلمية ، بيروت لبنان ، ١٣٩٩هـ ١٩٧٩م .
- ك الوساطة بين المتنبي وخصومه ، القاضي الجرجاني (ت٣٩٢هـ) ، تـح : محمد أبو الفضل إبراهيم وعلي محمد البجاوي ، مطبعة عيسى البابي الحلبي، (د.ت) .

#### - الدوريات:

ت مؤلف جمهرة أشعار العرب ، د. مصطفى جواد ، مقال في مجلة المجمع العلمي العراقي ، المجلد السابع ، ١٩٦٠م .

### - الرسائل والأطاريح الجامعية:

- ك الطبع والصنعة معياراً نقدياً عند العرب ، عبد السلام محمد رشيد ، رسالة ماجستير مطبوعة بالآلة الكاتبة ، جامعة بغداد كلية الآداب ، ١٩٨٨م .
- ك الفرزدق بين ناقديه قديماً وحديثاً ، سهيل عبد الله علي ، رسالة ماجستير ، جامعة بغداد ، كلية التربية ابن رشد ، ٢٠٠٣م .
- کے لغة الشعر عند الفرزدق ، رحمن غركان عبادي ، رسالة ماجستير ، جامعة بغداد كلية الآداب ، ١٩٨٨م .

#### Abstract

In the abstract of this study we should refer to the main results that the researcher concluded them after a long period of time to study the opinions of the audiences, we can say the main conclusions and results which the reviewer. There was agreement does not less important then other researcher also he forced his literature personality and this literature test which is the valid test and collecting the samples in spite the fact around this personality in the history of Arabic literature, no one can less from the important of the test. And what make the important of the people he have to his writing an introduction about the criticism and the old novels which specialist about the poet and their criticism.

Al-Karshi divided his books clear division differs from others who preceded him from the criticisms he divided his books in tow seven levels to any levels seven poets and to any poets, the final total of his poems was forty nine poems even though he chose to any level name and he began with Al-Mualkat and then Al-Mujamharat and finally with Al-muntakiat, Al-mathhabiat; Al- Mrathi; Al- Mashbuhat and this critics divisions and Al-Karshi has chosen to any poet complete poem which represent the whole literature of the poet and this was not find in the other tests, that made the poem the best from the short parts from in spite the fact the parts don't represent the poet and this doesn't come from the critics of the Arabic Literature and from the important results he gave whole details for all his chosen poems and he gave translation to the poet's life and this doesn't come from the

scholar those who be careful with the analysis and this what make the important of people with the Arabic literature .

And what is considered with the events and the novels which the people respect them. He took them from the scientists and novelists such as Abu Omar bin Alla and Al Asmai and Abu Aubida and AL- Mufathal they have a great contraption to memorize the Arabic literature and to this great names a great important in the Arabic literature which increase the people's important .

And from the important things we should refer that Al-Kurashiki he was novelist and critics and this is clear in his poet from this audiences and also that when he chose to write (Aljamhra) it was a good name is the history of Arabic Literature and he in this book he interned the history of the Arabic literature, he was considered from the best authors. All those conclusions made al-jamhra one the most important sources which we can not let them as it contains a very large information that Al-Kuarshi kept them fro us which is dealt with the Arabic Literature and the important poet from the illiterate period to the end of Al-Amui Century since this period was from the prosperity period in the history of Arabic literature within Al-Kuarshi period which represented within a clear language and there was no ambiguity in the language

Researcher Thair Falih Ali